
زمان پذيرش نهايي: 1395/01/23زمان دريافت مقاله: 1394/5/4

واکاوی مفهوم آرمانشهر در تفکر سیاسی علی )ع(
رضا خزاعی*-   کارشناس ارشد ایرانشناسی- تاریخ، دانشگاه یزد، يزد، ايران.

مریم کامیار-   دکترای پژوهش هنر و عضو هیئت علمی بنیاد دانشنامه نگاری ایران، تهران، ايران.

چکیده
آرمانشـهر را می تـوان جـزء دیرین ترین آروزهای بشـر دانسـت. 
آنجایـی که بشـر تنها یک آرزو داشـت و آن تحقق خوشـبختی 
و سـعادت در کنـار اجـرای عدالـت و برابری بـود. در طول تاریخ 
همـواره متفکـران و فلاسـفه ی بسـیاری از سـقراط و افلاطـون 
گرفتـه تا فارابی و ملاصدرا، در اندیشـه ی تبیین یک آرمانشـهر 
بوده‌انـد. تصـور یـک جامعـه  ی آرمانی بـرای نوع انسـان، بخش 
عمـده ای از مباحث تاریخ فلسـفی بشـری را به خـود اختصاص 
داده و تـا امـروزه این آرمان بشـری همواره مـورد بحث و چالش 
بوده اسـت. چالش در باب رهیافتی واقعی به سـمت شـهری که 
در آن گروه هـای اجتماعـی کوچـک و بزرگ در کنـار هم از یک 
زندگی سـعادتمند و سرشـار از فضل و برابری در تمامی سـطوح 
برخـوردار گردنـد. می دانیـم کـه بسـیار مـردان بزرگـی در طی 
تاریـخ همـواره در پی بنا نهادن یـک حکومت آرمانی و اجتماعی 
عدالـت محـور بوده انـد. اگرچـه نمی‌تـوان از کنـار تلاش هـا و 
مصائـب راه آنـان گذشـت، امـا در نهایـت هرکدام شـاید تنها به 
درجـه ای از آرمانشـهر مقصود خـود رسـیده اند. در این پژوهش 
پس از اشـاراتی به مفاهیم و تئوری آرمانشـهر، بخشـی از تاریخ 
سیاسـی زندگـی علـی )ع( را توصیـف نموده و سـپس  در میان 
کنش هـای تاریخـی جامعـه ی دوران علـی)ع( در پـی تبییـن 
پاسـخی بـرای اثبات وجود اندیشـه ی یـک آرمانشـهر در دوران 

خلافت ایشـان خواهیـم بود. 
واژگان کلیدی: آرمانشهر، حضرت علی )ع(، عدالت، سیاست.

Rezakhazai@gmail.com :نویسنده مسئول مكاتبات، شماره تماس: 09153617940، رایانامه  *

Analysis of the Concept of Utopia in Political 
Thought of Imam Ali (AS)

Abstract
Utopia can be considered as one of the oldest human 
aspirations; where man had only one wish and that 
was the realization of happiness and prosperity along 
with justice and equality. Many thinkers and philoso-
phers such as Socrates, Plato, Farabi, and Mulla Sa-
dra had always sought to explain the idea of a utopia 
throughout history. Imagination of an ideal society 
for mankind covers a major part of the discussions on 
the history of human philosophy and this human as-
piration has always been exposed to discuss and chal-
lenge. This challenge is towards a real approach to 
the city in which large and small social groups benefit 
from a prosperous life, full of grace and equality at 
all levels. We know that many great men throughout 
history have always sought to establish a utopian and 
social justice-oriented government. Although their ef-
forts and suffering should not be ignored, they ulti-
mately may have reached their utopia only to some 
extent. In this study, after referring to the concepts 
and theories of utopia, part of the political history of 
the life of Ali (AS) is described and, among the his-
torical social interactions in the era of Ali (AS), an 
unequivocal response will be given for proving the 
existence of the idea of a utopia during the caliphate 
of Imam Ali (AS).
Keywords: Utopia, Imam Ali (AS), Justice, Politics

21-30

شماره 43 تابستان 95
No.43  Summer 2016 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             1 / 10

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-965-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 43 تابستان 95
No.43 Summer 2016 

22

مقدمه
در پرداخـت اجتماعـی اندیشـه بشـر، بـه دروازه هایـی 
می‌رسـیم کـه اگرچـه در طـی تاریـخ بـه نـدرت بـاز 
شـده اند امـا همـواره محـل بحـث بـوده و قسـمتی از 
تعلقـات و آمـال بشـری را بـه خـود اختصـاص داده اند. 
از آن دسـته اسـت کـه  آرمانشـهر یـا مدینـه فاضلـه 
بشـر بـه نـدرت توانسـه بـه حـد کمـال آن را بـه ظهور 
رسـانده و از طرفـی امیدوارانـه غصه دار عـدم تحقق این 
آمـال خویـش بوده اسـت. بهشـت را اگر تجسـم تمامی 
آمـال آدمی بدانیم، شـاید آرمانشـهر را بتـوان همانگونه 
قطعه ای از بهشـت تصور کرد. در جوامع بشـری مختلف 
در ادوار متفـاوت تاریخـی بشـر بـه دنبـال تحقـق ایـن 
اندیشـه ی مترقـی بـوده اسـت و در راهـش تلاش هـای 
و  اسالم  ورود  بـا  اسـت.  داشـته  روا  را  وقفـه ای  بـی 
تشـکیل حکومت اسالمی تحت تعالیم متعالـی قرآن و 
اندیشـه ی نبوی، اندیشـه ی آرمانشـهر موعود نیز شروع 
بـه تحـرک نمود. بیراه نیسـت اگر هسـته ی اولیه ظهور 
اسالم در شـبه جزیـره را ایجاد همین مدینـه ی فاضله 
بدانیـم. اگرچـه پیامبـر اسالم و پیروانش راه سـختی را 
بـرای تثبیت و تبلیغ دین اسالم پشـت سـر نهادند، اما 
هرگـز اندیشـه ی آنها خالی از رسـیدن به حـق باوری و 
عدالت‌منـدی اجتماعـی درآن روزگار نبـود. تلاش هـای 
بـی وقفـه پیامبـر هـم در مدینـه نبـوی و هـم پـس از 
فتـح مکـه همـه و همه گـواه سـاخت زیربنایـی محکم 
بـرای ایجـاد تفکـر آرمانـی مدیمـه فاضلـه بـود. پـس 
از ایشـان ایـن مسـیر دچـار خلـل و فـراز و فرودهایـی 
گشـت تـا اینکه بـا به خلافت رسـیدن علـی )ع(، جهان 
اجتماعـی  تاریـخ  از  جدیـدی  مرحلـه ی  وارد  اسالم 
تشـکیل  جرقه هـای  کـه  اینجاسـت  گردیـد.  خویـش 
آرمانشـهر علـوی شـکل می گیـرد. در ایـن پژوهـش در 
پـی واکاوی تفکـرات سیاسـی علـی )ع( در زمـان کوتاه 
خلافـت جامعه اسالمی و تبیین اصـول جامعه‌ی تحت 
حاکمیـت ایشـان هسـتیم و سـعی خواهیم کـرد که به 
طـور روشـن تری دغدغه منـدی آرمانشـهر را از منظـر 

ایشـان بـه بحـث بگذاریم.

مواد و روش ها 
ایـن پژوهـش بـه صـورت ماهـوی در چهارچوب هـای 
بنیـادی قـرار می گیـرد. روش تحقیـق در ایـن پژوهش 
توصیفـی- تحلیلی می باشـد کـه از ابزارهـای گوناگونی 
برای گرد آوری داده ها اسـتفاده شـده اسـت. در مسـیر 
طـی مراحـل پژوهش از مطالعات کتابخانـه ای و مدارک 
بهـره  موضـوع  ایـن  روشن شـدن  جهـت  در  موجـود 
جسـتیم. از آنجایـی کـه روش مـورد اسـتفاده در ایـن 
پزوهـش توصیفـی- تحلیلی اسـت، لـذا پس از بررسـی 
کتـب و منابـع و پژوهش هـای صـورت گرفتـه در بـاب 
آرمانشـهر و تاریخ سیاسـی زندگانی علی )ع(، به تحلیل 
داده هـا و پاسـخ بـه سـوالات و فرضیـات پرداخته شـد.

پیشینه تحقیق
از  آرمانشـهر  مفاهیـم  بـاب  در  گسـترده ای  تالیفـات 
باسـتان  یونـان  در  آن  شـکل گیری  ابتـدای  همـان 
اعـم از نظریـات افلاطـون و سـقراط و ارسـطو تـا د.ران 
اسالمی توسـط فلاسـفه‌ی جهـان اسالم همچـون ابن 
خلدون در مقدمه ی معروفش و توسـط شـیخ اشـراق و 
صدرالمتالهیـن صـورت پذیرفته. در غـرب و در انگلیس  
نیـز تومـاس مـور در رسـاله ادبـی خـود بـه نـام آرمـان 
شـهر، بـه توصیـف جزیـره ای آرمانـی و امـن پرداختـه 
کـه همـه سـاکنان ایـن جزیـره کـه در 54 شـهر بزرگ 
و زیبـا زندگـی می کننـد. همچنیـن فرانسـیس بیکـن 
انگلیسـی در کتـاب »آتلانتیس نوین«، از آرمان شـهری 
سـخن گفتـه کـه در آن، عدالـت و تقـوا حاکـم اسـت. 
فرانسـیس فوکویاما از فلاسـفه سیاسـی قـرن حاضر در 
امریکاسـت. وی در نظریـه خـود، ادّعـا کرده کـه لیبرال 
دموکراسـی، آخریـن و بهتریـن شـکل دولت بـرای همه 
ملـل جهـان اسـت و جهانی شـدنِ این حکومـت، پایان 
تاریـخ بشـر خواهـد بـود. از میـان پژوهش هـای اخیـر 
می تـوان بـه کتـاب ژان ایولاکـروا بـا عنـوان اوتوپیـای 
تومـاس مـور و سـنت افلاطونـی اشـاره کـرد. همینطور 
پژوهشـگران و فلاسـفه ی بسـیاری در غـرب بـه تعریف 
و تبییـن آرمانشـهر پرداخته انـد. اما بررسـی آرمانشـهر 
در حکومـت سالمی را فارابـی آغـاز نمـود و پـس از او 
بـه صـورت جسـته و گریختـه پژوهش هایـی صـورت 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             2 / 10

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-965-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 43 تابستان 95
No.43 Summer 2016 

23

پذیرفـت تـا اینکـه امـروزه بررسـی آرمانشـهر اسالمی 
را عـده ای از پژوهشـگران در حکومـت مهـدی موعـود 
بـه مباحثتـه گذاشـته اند: متفکرانـی همچـون  )عـج( 
علامـه جـوادی عاملـی، جواد اکبـری مطلق و غیـره. اما 
بـه صـورت خـاص تـا کنـون پژوهشـی در باب بررسـی 
تفکـرات علـی )ع( و کنـکاش یک آرمانشـهر در نظریات 

و  حکومـت ایشـان صـورت نپذیرفتـه اسـت.
سوالات و فرضیات عبارتند از:

1. آیـا می تـوان وجـود یـک آرمانشـهر را بـا توجـه بـه 
فاکتور مشـترک آرمانشـهرهای متفکران غربی و شـرقی 
بـه جامعه ی اسالمی تحت حاکمیت سیاسـی علی )ع( 

داد؟ نسبت 
2. آیـا ایجـاد و فرجـام آرمانشـهر علـوی را می تـوان بـا 
نشـانه های گفتمـان امروزی سـنجید و آن را محکوم به 

شکسـت دانست؟
جامعه ی آرمانی

واژه ي جامعه به لحاظ لغوي، اسـم فاعل مؤنثّ از مصدر 
و بـنِ جمـع اسـت. که خـود به معنـای گـردآوردن امور 
متفـرق، می باشـد. در نتيجـه بـه معنـاي گـرد آورنـده، 
فراهـم آورنـده و بـر هـم افزاينـده اسـت. ايـن واژه در 
عـرف بـر معنـا و مصاديقي هم چـون انجمـن، اتحاديه، 
اجتمـاع، مجتمـع، حـوزه،  برگزيـده، جرگـه،  مجمـع، 
حلقـه، هيئـت، مـردم يک کشـور، يک شـهر و يـا ده يا 
گروهـي از مـردم کـه براي رسـيدن به هـدف مخصوص 
تحـت قواعـد معيـن گردهـم جمـع آمـده اند )آراسـته 
  society خـو،1370، ص 455(. واژه ی جامعـه معـادل
و مشـتق از ريشـه لاتيـن sociatas اجتمـاع و جمع يا 
شـريک و هم نشـين مي باشـد. لغـت شناسـان، واژه ی 
آرمـان را بـه معناي آرزو و اميد دانسـته انـد، هم چنين 
ايـن واژه بـه معنـاي حسـرت، انـدوه، تحسّـر،رنج بردن، 
پشـيماني و افسـوس نيـز آمـده اسـت )معیـن،1390 ، 
ج1، ص 44(. آرمـان در زبـان هاي فرانسـه و انگليسـي، 
معـادل واژه ي ideal عقيـده و نظـر مطلـوب اسـت و 
ايدئـال از ريشـه لاتيـن idealis به معنـاي عقيده و نظر 
مطلـوب و کمـال مطلوب، پندار، آرزو و اميد آمده اسـت 
)آراسـته خـو،1370، ص 61(. در اصطالح، آرمـان، امر 

يـا چيـزي اسـت که آدمـي، طالـب و خواهان آن اسـت. 
بـه تعبيـر ديگـر، آرمان، بـه معناي مطلق، چيزي اسـت 
کـه عقـل و عاطفـه را کاملًا ارضا نمايـد. به همين جهت  
سـياي مي گویـد: »آرمـان، چيـزي نيسـت جـز حرکت 
طبيعـي فکـر بـه سـوي حياتـي کـه داراي هـم آهنگي 
تـام اسـت« )صلیبـا، 1370، ص 151(. بـر اين اسـاس، 
آرمـان اجتماعـي در هـر جامعـه، يعني تصـوري از يک 
نظـم فرهنگي، اجتماعي، سياسـي و... کـه اکثريت مردم 
در تنظيـم رفتـار خويـش آن را بـه عنـوان مرجـع مـي 
شناسـند و در انديشـه ي آن مـردم، چنيـن تصـوري از 
يـک نظـم عالـي هـم چـون داده اي عـادي تجلـي نمي 
کنـد؛ بلکـه به عنـوان گونـه اي نمونه و خـاص در ذهن 
متبـادر مـي شـود. رسـميت و رواج ارزش هـاي غالـب، 
شـکل و صـورت سلسـله مراتـب ارزش هـاي پذيرفتـه 
شـده، آرمانـي را کـه افـراد از جامعـه در ذهـن دارنـد، 
تشـکيل مـي دهنـد. »آرمـان هـاي جمعـي و اجتماعي 
خصايـص ويـژه خـود را دارند و گاه با آرمـان هاي فردي 
تناسـب ندارنـد. آرمان گرايان اجتماعـي همواره در همه 
ي جوامـع بـه دنبـال فراهـم آوردن و تحقـق جامعـه ي 

آرمانـي بوده انـد« )بیـرو،1366، ص 166(.
در فرهنـگ علـوم اجتماعـي، جامعـه‌ي آرمانـي چنيـن 
تعريـف شـده اسـت: »جامعـه ي آرماني، چنـان جامعه 
اي اسـت که در آن اصل عقلاني مبتني بر هم بسـتگي، 
بر شـرايط طبيعي در تکوين سـازمان اجتماعي مسـلط 
و  والا  مطلوبـي  تحقـق  بـراي  قوانيـن  آن،  در  شـود. 
مشـترک و بـدون توجـه بـه افـرادي خـاص پديـد مـي 
آينـد و ايـن قوانيـن، رفتـار مـا را در اعِمـال عدالـت و با 
در نظـر گرفتـن منافـع ديگـران، تنظيـم و تنسـيق مي 

کننـد« )بیـرو، 1366، ص 389(.
)utopia( آرمان شهر، اتوپيا

و  اسالمي  متفکـران  اصطالح  در  آرمانـي،  جامعـه ي 
مترجمـان فلسـفه ی يونـان و آثـار افلاطـون، مدينـه ي 
و  مترجمـان  شناسـان،  جامعـه  تعابيـر  در  و  فاضلـه 
پژوهنـدگان فلسـفه ي غـرب، آرمان شـهر، اتوپيـا و در 
ادبيـات فارسـي، ناکجـا آبـاد، شـهرِ بـي مکان و بـي نام 
شـهر، ناميده شـده اسـت. به گفته برخي، تعريف آرمان 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             3 / 10

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-965-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 43 تابستان 95
No.43 Summer 2016 

24

شـهر بسـيار دشـوار و ترديد آميـز مي نمايد. منشـأ اين 
دشـواري، آشـفتگي در معنـا اسـت. اينـک بـه تعريـف 

اصطلاحـات پيـش گفتـه اشـاره مي شـود:
مدينه فاضله یا جامعه برتر

طـرح کلـي جامعـه کـه نمايانگـر آرمـان موجـود در هر 
مکتـب اجتماعـي، بـا توجـه بـه زيـر بنـاي فلسـفي و 
اعتقـادي آن مکتـب اسـت و بر اسـاس اصـول بنيادين، 
مکتـب  هـر  در  موجـود  هـاي  ارزش  و  هـا  خواسـته 
مي شـود  ناميـده  فاضلـه  مدينـه  گـردد،  مـي  مطـرح 

.)73 ص  )سـادات،1360، 
آرمان شهر 

اصطلاحـي اسـت کـه در ترجمـه ي واژه ی اتوپيـا بـه 
کار بـرده مـي شـود. برخـي آرمـان شـهر را عبـارت از 
هرگونـه نظـم اجتماعـي آرماني دانسـته اند. آرمانشـهر 
را »کمـال مطلوب سياسـي يا اجتماعـي تحقق ناپذيري 
کـه واقعيـت ها، طبيعت انسـان و شـرايط زندگي در آن 
ملحـوظ نشـده اند« )روویـون، 1385، ص 5(. برخي نيز 
آن را چنيـن معرفـي نموده اند: »کشـوري خيالي اسـت 
کـه در آن جـا زندگـي مـردم، کامـل و قرين رسـتگاري 
اسـت؛ جايـي اسـت دسـت نيافتنـي کـه تصويـر آن در 
افـق آرزوي آدمـي همـواره نمونه خير برَيـن و زيبايي و 

کاميابـي اسـت« )اصیـل، 1381، ص 15(.
آرمانشهر افلاطونی

افلاطـون مشـکل جامعـه زمـان خویـش را کنـار نهادن 
فلاسـفه می دانـد و مـی گویـد »در ایـن نظـام صاحبان 
قـدرت از حکمـت و فضیلـت بـه دور هسـتند. فلـذا بـه 
تدریـج دچـار حـرص و فـزون خواهـی و تکاثـر امـوال 
در  افلاطـون  )پـازارگاد، 1359، ص 79(.  می گردنـد« 
نظریـه مُثَـل خود به این نتیجه می رسـد کـه نظام های 
سایسـی موجـود نمی توانند یـک نظام سیاسـی ایده آل 
باشـند و جامعـه تحـت یلطـه خویـش را بـه سـامان و 
صالح رهنومـن کننـد. بنابرایـن بایـد دنبال یـک نظام 
سیاسـی بـا ثبات بـود. افلاطون ایـن نظام با ثبـات را در 
جامعـه ای می بینـد که فرمانروایش کسـی باشـد که به 
مقـام درک حقایـق )مُثُـل( رسـیده اسـت؛ چراکـه او به 
حقیقـت نزدیک تر اسـت. پس مشـکلات جوامـع زمانی 

بـه پایـان می-رسـد کـه فیلسـوفان بـه مقام شـهریاری 
برسـند یا شـهریاران فیلسـوف باشـند )افلاطون،1360، 

ص 545(.
مدینه فاضله فارابی

مدینـه فاضلـه به عنـوان حکومـت آرمانی همـواره مورد 
توجـه بشـریت قـرار داشـته اسـت. فارابی مدلـی از این 
جامعـه بشـری را پـی ریـزی نموده کـه گمان مـی رود، 
مدیریـت آن ار اصول سیاسـی مذهب شـیعه اخذ شـده 
باشـد. مدینـه فاضلـه فارابـی اشـاره بـه همـان مدینـه 
فاضلـه ای دارد کـه در ضـل کفایـت و مدیریـت پیامبـر 
اسالم )ص( بـه وجـود آمـده اسـت. لـذا هـدف غایی و 
اصلی فلسـفه سیاسـی آرمانشـهر فارابی، کسب سعادت 

از مجـرای شـریعت پیامبر اسـت.
»محـور مدینـه فاضلـه فارابـی، انسـان کامـل اسـت که 
او دارنـده تمامـی فیوضـات اسـت و وجـودی اسـت کـه 
در قالـب نبـی، امـام، رئیـس اول، واضع نوامیـس، ملک، 
فیلسـوف و مدیـر بر محوریـت این مدینه قـرار دارد. که 
ایـن خـود بـر تفکـرات سیاسـی شـیعه منطبق اسـت« 
)حسـینی، 1388، ص 54(. مدینـه فاضلـه در اندیشـه 
فارابـی، از تمامـی گیتـی آغاز می شـود و در کوچکترین 
حـد خـود، به شـهر اطالق می گـردد. چنین نگرشـی، 
علاوه بر اینکه از مفهوم اسالمی دارالاسالم سرچشـمه 
جغرافیایـی  محـدوده ی  از  فراتـر  کمـی  می گیـرد، 
ملت های اسالمی اسـت )ادیب خـواه، 1394، ص 47(.

فارابـی معتقـدد اسـت کـه هـدف از خلقـت و آفرینـش 
انسـان و همچنیـن هـدف از اجتمـاع انسـان در محلـی 
واحـد بـه نام شـهر، رسـیدن او به سـعادت اسـت. برای 
تحقـق ایـن سـعادت، لازم اسـت کـه انسـان در ابتـدا 
سـعادت را بشناسـد و آنچـه کـه موجـب وصـول بـه 
سـعادت اسـت، را دریابـد. چـون کسـی به خـودی خود 
ایـن مسـیر را نمیشناسـد، پـس یقینـاً این جامعـه نیاز 
بـه مرشـد خواهد داشـت. این مرشـد همـان رئیس اول 
اسـت که در راس هرم قدرت سیاسـی قرار دارد. در نظر 
فارابـی رئیس اول، آن کسـی اسـت که شـخص دیگری 
بر او ریاسـت ندارد و او در هیچ موردی نیازمند ریاسـت 
شـخص دیگـری نیسـت، بلکـه بـدان مرتبه رسـیده که 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             4 / 10

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-965-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 43 تابستان 95
No.43 Summer 2016 

25

همـه ی علـوم و معـارف را بالفعـل دارد و در هیچ امری 
نیازمنـد رهبـری و هدایت کسـی دیگر نیسـت )فارابی، 

سیاسـه المدنیـه 1993، 78، ص 79(.
بنابراین و بر طبق فلسـفه ی فارابی همواره یک شـخص 
)انسـان کامـل( می توانـد زمامـدار یـک مدینـه فاضلـه 
باشـد. فلسـفه وجـودی مدینـه فاضلـه فارابی، رسـاندن 
انسـان ها بـه سـعادت اسـت. همچنان کـه هـدف غایی 
ریاسـت در مدینـه، تسـهیل راه هـای تحصیل سـعادت 
بـرای اهـل آن شـهر اسـت. اداره غایی مدینه در فلسـفه 
او بـه دسـت خدایی اسـت، که عقـل فعال را فرشـته ی 
نگهبـان مدینـه و واسـطه فیـض او بـه قـوای ناطقـه و 
متخیلـه ی رئیـس از طریـق او، بـه جمیع اهالـی مدینه 
قـرار داده اسـت. سـعادت، پـاداش کار نیـک و ترک کار 
زشـت نیسـت. بلکه نتیجه ی آن اسـت )فارابی، 1993، 

ص 82(.
اگرچـه از ابتـدای شـکل گیـری مفهـوم آرمانشـهر در 
ذهـن بشـریت تـا زمانی کـه ابتدایـی تریـن جرقه های 
نظـام منـدی ایـن تفکـر در ذهن فلاسـفه یونان شـکل 
گرفـت و در جریـان تکامل این روند همـواره هر تفکری 
که در توان داشـته از منظر خود آرمانشـهری را ترسـیم 
نمـوده اسـت. اما مـراد ما از طـرح دیدگاه هـای مختلف 
شـرقی و غربـی ایـن اسـت کـه بـه ایـن ادراک برسـیم 
کـه در اغلب آرمانشـهرهای توصیف یافتـه، یک اجتماع 
مدنـی- آرمانی مبتنی بر نوعی شـخصیت محوریشـکل 
گرفتـه اسـت و وجـود یـک راهبر و مـراد بـرای هدایت 
و زعامـت جامعـه ضروری قلمداد شـده اسـت. در اینجا 
بـه طـرح بحث اساسـی ایـن پژوهـش می پردازیـم و به 
بررسـی یـک شـخصیت محـوری در تاریخ اسالم یعنی 
امـام اول شـیعیان می پردازیم. فـارغ از هرگونه قضاوتی  
را  ایشـان  ایدئولـوژی سیاسـی  و  تفکـرات  واکاوی  بـه 

پرداخت. خواهیـم 
علی)ع( در روند جریانات سیاسی پس از پیامبر

پـس از کشـته شـدن عثمـان، چشـم شورشـیان بـه 
علـی)ع( افتـاد و از او خواسـتند تـا زمـام خلافـت را بـر 
عهـده بگیـرد. امـا او از قبـول ایـن پیشـنهاد خـودداری 
نمـود. پـس از حکومت عثمان و تبعاتـی که حاکمیت او 

و الیانـش بر جامعه اسالمی وارد نمـوده بودند، یک نوع 
حـس قیـام و انقالب در میان مردم شـکل گرفتـه بود. 
علـی )ع( می خواسـت تـا حـدودی به این نتیجه برسـد 
کـه مردمی کـه خواسـتار زمامـداری او هسـتند در این 
شـرایط خـاص جامعه ی اسالمی به چه میـزان توانایی 
تحمـل روش انقلابـی او را خواهنـد داشـت. از ایـن رو 
فرمـود: »مـرا واگذاریـد و از دیگـری التمـاس کنیـد. ما 
بـه کاری روی آورده ایـم کـه آن را روی و رنگ  هاسـت. 
دل بـر آن کار نمی شـکیبد و خرد تحمـل آن نمی تواند 
کـرد. همانـا کـه آفاق را خشـم و کیـن فرا گرفته اسـت 
و راه راسـت دگرگـون گردیده اسـت. بدانیـد که اگر من 
گفتـه ی شـما را بپذیم. با شـما چنـان کـه می دانم کار 
خواهـم کـرد و بـه گفتـه ی هیچکـس و نکوهـش هیچ 
فـردی گـوش نخواهـم داد و اگـر مـرا واگذاریـد، یکـی 
از شـمایم و بسـا کـه کسـی را کـه بـه کار خـود ولایت 
دهیـد، فرمـان او را شـنواتر از کـس و فرمانبردارتـر از 
کـس من باشـم و اگر شـما را وزیر باشـم بهتر که شـما 

را امیـر باشـم« )نهـج البلاغـه، 1379، ص 173(.
علـی)ع( در نوزدهـم ذی حجه سـال 35 هجـری، یعنی 
دومیـن روز خلافتـش برنامـه ی حکومتـی خویـش را 
اعالم نمود و مبارزه شـدید با شـاخص های قشـربندی 
نهادمنـد را در دسـتور کار خویـش قـرار داد. ذکر بخش 
هایـی از خطبـه علـی علیـه السالم طبـق ضبـط ابـن 
ابـی الحدیـد روشـنگر دیدگاه ایشـان اسـت: »ای مردم، 
هـر گاه مـن ایـن گـروه را کـه در دنیـا فـرو رفتـه اند و 
صاحبـان آب و ملـک و مرکـب هـای رهـوار و غلامـان 
و کنیـزان زیبـا شـده انـد، از ایـن فرورفتگی بـاز دارم و 
بـه حقـوق شـرعی خویـش آشـنا سـازم، بـر مـن انتقاد 
نکنیـد و نگوینـد کـه فرزند ابوطالب مـا را از حقوق خود 
محـروم سـاخت.آن کـس که می اندیشـد که به سـبب 
مصاحبتـش بـا پیامبـر صلـی الله علیـه وآله بـر دیگران 
برتـری دارد، بایـد بدانـد کـه مالک برتـری چیـز دیگر 
اسـت. برتری از آن کسـی اسـت که ندای خـدا و پیامبر 
را پاسـخ بگویـد و آیین اسالم را بپذیـرد.در این صورت، 
همـه افـراد، از نظر حقـوق، با دیگران برابـر خواهند بود.

شـما بندگان خدا هسـتید و مال، مال خداسـت و میان 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             5 / 10

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-965-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 43 تابستان 95
No.43 Summer 2016 

26

شـما بالسـویه تقسـیم می شود.کسـی بر کسـی برتری 
نـدارد« )ابـن ابـی الحدیـد، 13،ج7، ص 37(. سیاسـت 
علـی )ع(  را در سـه زمینـه حقوقـی، مالـی و اداری را 

می تـوان اینگونـه بررسـی نمود. 
1. در عرصـه حقوقـی اصلاحاتـی در زمینـه لغـو میـزان 
برتـری در بخشـش و عطـا و یکسـانی و برابـر دانسـتن 
مسـلمانان در عطایـا، چـه در حقـوق و چـه در واجبات 
بـود. در نهـج البلاغه اشـاره  می کند که »خـوار نزد من 
گرامـی اسـت تـا حـق وی را بـاز سـتانم و نیرومنـد نزد 
من ناتوان سـات تـا حق دیگری را از او بازسـتانم« )نهج 

البلاغـه، 1379، ص 91(.
2. در زمینـه مالـی می تـوان موضـوع را بـه دو وجـه 
تقسـیم نمـود: نخسـت، ثروت هـای نامشـروع کـه در 
روزگار عثمـان بـه وجـود آمـده بـود و دوم، روش برتری 
نهـادن در عطایـا. تـا آنجا که امـام همه آنچـه را عثمان 
از زمین هـا بخشـیده بـود و آنچـه را از امـوال کـه بـه 
طبقـه اشـراف هبـه کرده بـود، مصـادره نمود و آنـان را 
در پخـش امـوال به سیاسـت خـود، آگاه سـاخت )عادل 
ادیـب، 1379، ص 72(. چنانکـه فرمـود : »ای مردم من 
یکی از شـمایم. هرچه من داشـته باشـم شـما نیز دارید 
و هـر وظیفـه بـر عهـده شـما باشـد، بـر عهـده ی مـن 
اسـت. من شـما را بـه راه پیامبـر می برم. جـز اینکه هر 
اقطـاع کـه عثمـان آن را بـه دیگـران داد، بایـد بـه بیت 
المـال بازگردانـده شـود. همانا هیچ چیز حـق را از میان 
نمی بـرد. در عـدل گشـایش اسـت و کسـی کـه حق بر 
او تنـگ بـاد، سـتم بـر او تنگ تر اسـت« )نهـج البلاغه، 

1379، ص 309(.
از ایـن رو علـی علیـه السالم تمامـی اقطاعـات را جـزء 
امـوال عمومـی قـرار داد و هـر آنچـه از بیـت المـال در 
خانـه عثمـان بـود بـه نفـع صنـدوق دولت ضبـط کرد؛ 
عنـوان  بـه  اقطـاع  اسالم  آرمانـی  در حکومـت  پـس 
نمـاد قشـربندی نهادمنـد ممنـوع اسـت. امـام علـی در 
اولیـن روزهـای خلافـت، جامعه ی مـورد نظـر و الگوی 
حکومتـی خویـش را، جامعـه ی پیامبـر )ص( می دانـد 
کـه در آن بالل حبشـی برده و عماریاسـر کنیـز زاده و 
سـلمان فارسـی غریبه و فاقد عصبیت عربی به سـطوح 

عالـی ارتقـا یافتنـد. پیامبـر اوضـاع اعضای جامعـه را به 
دانـه های غربال تشـبیه مـی کند که نیـروی محرکه به 
همـه یکسـان وارد می شـود، تبعیض وجود نـدارد، ولی 
دانه های درشـت بر حسب درشـتی خویش )شایستگی 
ذاتـی خویش( رو مـی آیند و جلوه می کننـد. جامعه ی 
آرمانی علی)ع( جامعه ی بسـته )کاسـتی( نیسـت؛ بلکه 
جامعـه ی بـازی اسـت، که افـراد بر اسـاس شایسـتگی 
خـود مـی تواننـد به جایـگاه والایـی ارتقا یابنـد. عبارت 
دیگـری کـه اعتـراض علـی)ع( را بـه نهادینـه شـدن 
قشـربندی، بـه وضوح نشـان می دهـد عبارت: سـباقون 
کانـوا سـبقوا اسـت. واژه »سـباقون « صیغـه مبالغـه و 
»کانوا سـبقوا« ماضی اسـتمراری اسـت، یعنـی عده ای 
کـه همـواره و در همـه موارد پیش دسـتی مـی کردند، 
در حکومـت علـوی واپس مانـد. در اندیشـه ی امام علی 
جایگاه اجتماعی افراد معطوف به گذشـته نیسـت، بلکه 
حـال فعلـی افراد ملاک اسـت و این شایسـتگی درون زا 
و مسـتمر آنهاسـت کـه جایـگاه افـراد را مشـخص مـی 

نمایـد )خـان محمـدی، 1379، ص 173(.
علی)ع( سیاسـت اداری خویـش را با انجام و پیگیری دو 
مـورد آغـاز نمود. نخسـت عـزل والیانی کـه خلیفه قبل 
بـه نـاروا آنان را بـر مناصب حکومتـی گمارده بـود. این 
افـراد عمدتـاً اشـخاصی بودنـد که بیشـترین زاویـه را با 
رسـول خدا داشـتند و دیگر اینکه وانهـادن این مناصب 
بـه مردانـی کارآزمـوده و مـورد اعتمـاد. البتـه این عزل 
و نصب هـا را ایشـان در کمـال ملاطفـت انجـام دادند تا 
باعـث تحریـک و تحرکات در میان امت اسالمی نشـود 
)ادیـب، 1379، صـص 75-74(. اگرچه که بعدها طلحه 
و زیبـر والیـان بصـره و کوفـه که از ایـن اقـدام علی)ع( 
ناراضـی بودنـد، دسـت به شـورش علیـه او زدنـد که در 

ایـن پژوهش بـه آن پرداخته نخواهد شـد.
حکومت سیاسی در دیدگاه علی )ع(

علـی علیـه السالم حکومـت و زعامـت را بـه عنـوان 
یـک پسـت و مقـام دنیـوی کـه اشـباع کننـده ی حس 
جاه طلبی بشـر اسـت و عنـوان هدف و ایـده آل زندگی، 
سـخت تحقیـر می کنـد و آن را پشـیزی نمی شـمارد 
و ماننـد سـایر مظاهـر مـادی دنیـا از اسـتخوان خوکـی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             6 / 10

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-965-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 43 تابستان 95
No.43 Summer 2016 

27

بی مقدارتـر می شـمارد. امـا همیـن حکومـت و زعامت 
را در مسـیر اصلـی آن یعنـی بـه عنـوان وسـیه ای برای 
اجـرای عدالـت و احقـاق حقـوق و خدمـت بـه اجتمـاع 
ص  )مطهـری،1370،  می دانـد  مقـدس  العـاده  فـوق 
106(. ابـن عبـاس در دوران خلافت علی )ع( بر ایشـان 
وارد شـد. در حالی که با دسـت خویـش کفش کهنه ای 
را پینـه مـی زد، از ابن عباس پرسـید قیمـت این کفش 
چقـدر اسـت؟ ابـن عباس گفـت هیـچ. علـی)ع( فرمود: 
ارزش همیـن کفـش کهنـه در نظـر مـن از حکومـت و 
امارت بر شـما بیشـتر اسـت، مگر آنکه به وسـیله ی آن 
عدالتـی را اجـرا کنـم، حقی را بـه ذی حقی برسـانم، یا 
طلبـی را از میـان بردارم )نهج البلاغـه، 1379، ص 85(.

جایگاه آرمانشهر در تفکرات علی )ع(
در طـول تاریـخ رسـالت اصلـی پیامبـران الهـی بـر دو 
محـور توحیـد و برقـراری عدالت بود. در قـرآن نیز یکی 
از اهـداف برانگیختـن پیامبـر )ص( را تحقـق جامعـه ی 
آرمانـی دانسـته شـده و یکـی از برتریـن و گرامی تریـن 
آرمان هـای بشـری، عدالت اسـت که به طبـع آن حفظ 
کرامـت و عـزت نفـس انسـان را در پـی خواهد داشـت 
کـه ایـن خود بـه تنهایی یکی از مسـائل مهـم در ایجاد 
آرمانشـهر می باشـد )ادیب خـواه، 1394، ص 52(. پس 
بـا یـک بررسـی اجمالـی و گزیـده از تفکـر سیاسـی و 
هنـگام  و  خلافتـش  ابتـدای  در  )ع(  علـی  اصلاحـات 
تشـکیل حکومـت تـا حدودی بـا تئوری حکومـت داری 
وی آشـنا شـدیم. امـا بـه وضـوح و فـارغ از قضاوت های 
غیـر منصفانـه، می‌توان نمـودی از یک گفتمـان عدالت 
محـور را در اندیشـه سیاسـی علـی علیـه السالم دیـد. 
اگرچـه بخشـی از متفکران امروزی غـرب، عدالت را یک 
مفهوم اسـاطیری و اتوپیـک می دانند و عدالت اقتصادی 
را نیـز بـا عناوینـی چـون عدالـت توزیعـی، مفهومـی 
عوامانـه دانسـته و بیشـتر شـبیه بـه رویایـی گدایانـه 
کـه متعلـق بـه سوسیالیسـم تخیلـی اسـت، می داننـد. 
امـا ایـن مقولـه در تفکـر علـی )ع( بـه صـورت نهفتـه، 
هسـته ی جهانبینـی سیاسـی رو او را شـامل می شـود 
و مـا در ابتـدای حکومتش ایـن واقعیـت را میبینیم که 
بـه صـورت عجیبـی بالفعل می گـردد. تفکر خـاص او را 

در تمایـز  بیـن عدالت و جـود می توان جسـت. آنجایی 
کـه مـی فرمایـد : »العدل یضـع الامور موضعهـا و الجود 
یخرجهـا من جهتهـا« )نهج البلاغـه، 1379، ص 734(. 
یعنـی عـدل جریان هـا را در مجـرای طبیعی خـود قرار 
می دهـد امـا جود، جریان هـا را از مجـرای طبیعی خود 
خـارج می سـازد. پـس مفهوم عدالـت در دیـدگاه او این 
اسـت که اسـتحقاق های طبیعی و واقعی اشـخاص باید 
در نظـر گرفتـه شـود، کـه اینگونـه اجتماعـی بـه مانند 
ماشـینی خواهـد شـد کـه هـر جـزء در جای خـود قرار 

گرفته اسـت.
ایـن تفکـر عقلایـی خـود بـه تنهایـی تـوان ایجـاد یک 
آرمانشـهر را داراسـت. اگـر جـاری شـدن عدالـت را در 
یـک جامعـه ی نوعـی، بخشـی از سـهم تشـکیل یـک 
آرمانشـهر بدانیم، پـس تلاش ها و به ثمر نشسـتن های 
ایـن تلاش هـا هرچنـد بـه صـورت مقطعـی را نیـز باید 
بخشـی از یک آرمانشـهر تحدید شـده به لحـاظ زمانی، 
دانسـت. تشـکیل یـک آرمانشـهر در دوره ای پـس از 
تنـش هـا و کنش هـای جامعـه نوپای اسالمی که پس 
از فـوت رسـول خـدا دچـار تشـویش و اضطـراب قدرت 
طلبانـه ای گشـته بود شـاید بـه دور از انتظار باشـد. اما 
اگـر تواریـخ دسـت اول، توانایـی انعـکاس قسـمتی از 
اندیشـه و احساسـات مردمـی که ایـن دوره زمانی کوتاه 
را سـپری کردند، را می داشـتند، شـاید امـروزه صحبت 
از یـک آرمانشـهر در دوران خلافـت علـی)ع( بـه دلیـل 
منعکـس نشـدن نظـرات عامـه ی مـردم دچـار ضعـف 
منابـع نمی شـد. بـا نگاهـی به کالبـد پایتخـت حکومت 
علـی)ع( نیـز شـاید بتـوان رهیافتـی جامع تر به شـکل 
گیـری آرمانشـهر وی داشـت. در تبییـن شـهر امـن از 
دیـدگاه اسالم، هنجارهـای اجتماعی حاکم بـر زندگی 
مـردم بـه کالبـد و امنیت شـهر شـکل داده و شـهر امن 
مجموعـه ی  می سـاند.  ظهـور  منصـه  بـه  را  اسالمی 
رفتارهـای اجتماعـی یک جامعـه، برآیندی در تشـکیل 
یـک کالبـد متناسـب بـا ایـن هنجارهـا شـکل خواهـد 
داد )بلندیـان، 1394، ص 157(. در حالیکـه در ابتـدای 
شـکل گیری شـهر کوفـه دارالاماره ای برای حاکم شـهر 
وجـود داشـت، امـا هیـچ گاه در دوران علـی )ع( از ایـن 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             7 / 10

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-965-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 43 تابستان 95
No.43 Summer 2016 

28

بنا اسـتفاده ای نشـد )ایـزدی، 1379، 75(.  بنابراین در 
شـهر آرمانـی تحـت حاکمیت علـی )ع( خانـه ی حاکم 
عمارتـی در مرکز شـهر  نیسـت بلکه خانـه ای در ردیف 
خانه هـای سـایر اعضـای جامعـه ی اسالمی اسـت و 
قشـربندی های  از  نشـانی  دارالحکومـه اش  کالبـد  در 
اجتماعـی دیـده نمی شـود. در دیگـر سـو، از مهمتریـن 
شـاخصه های بارز شـهر اسلامی داشـن روابط اجتماعی 
و امـت واحـده اسـت. همانطـور کـه در کتـاب آسـمانی 
مسـلمانان تاکید بر امت واحده شـده اسـت، در مواقعی 
اگـر احسـاس شـده اسـت در جایـی انسـجام شـهری 
در حـال فروپاشـی اسـت، در راسـتای حفـظ وفـاق و 
جلوگیـری از ظهـور شـکاف در جامعه ی شـهری، حتی 
دسـتور تخریـب مسـجدی نیـز صـادر شـده اسـت، که 
مسـجد ضرار از آن گونه اسـت )مروتـی، دارابی، 1393، 
ص 163(. پـس اگـر تفکـر اسالمی به هیچ وجـه تمایز 
و انشـقاق را در جامعـه ی مدنـی بـر نمی تابـد، بدیهـی 
اسـت کـه علـی )ع( نیـز به ایـن سـو در حرکت اسـت.

فرجام آرمانشهر علوی
سـوال اینجاسـت کـه آیـا حکومـت کـم دوام علـی)ع( 
نسـبی  تقابـل  در  می‌گـردد؟  تلقـی  خـورده  شکسـت 
مفاهیمـی  بـه جایـی می رسـیم کـه  مفاهیـم،  بـودن 
چـون شکسـت و پیروزی مفاهیمی هسـتند کـه  دارای 
چهارچوب هـای  در  کـه  هسـتند  خاصـی  مختصـات 
قیـدی قابـل تعریف انـد. ایـن مفاهیـم شـامل بردارهای 
زمانـی و مکانـی خـاص خـود هسـتند کـه در واکاوی 
مفهـوم و زیـر متن هـای مسـتتر در آن مـا را رهنمـون 
می سـازد. مبنـای شکسـت خوردگی یک اندیشـه، یک 
متـد و روش و یـک نظـام حاکمیتـی را نمی‌تـوان بـا 
فاکتورهـای کمـی و کیفـی و زمانی و مکانـی در بوته ی 
قضـاوت بگذاریـم. یقینـا هـر دوره ای از تاریـخ از زوایای 
مختلفـی قابـل بررسـی اسـت تـا بتـوان نقـاط ضعف و 
قوتـش، شکسـت و پیـروزی نهایـی اش را مورد بررسـی 
بپرسـیم  اینجاسـت کـه  قـرار دهـی. سـوال دقیق تـر 
آیـا اندیشـه ی عدالـت محورانـه و رفرمیسـت علـی)ع( 
شکسـت خـورده اسـت؟ آیـا حق طلبـی به عنـوان یک 
مفهـوم قابـل شکسـت اسـت؟ آیـا کمیـت مـدت زمان 

آرمانـی در یـک جامعـه می توانـد فاکتوری باشـد برای 
تعییـن پیـروز و مغلـوب؟ در پاسـخ بـه این سـوالات در 
ذهـن به ایـن نکات خواهیم رسـید که هیـچ گاه پویایی 
و ادامـه ی روند یک اندیشـه در یـک جامعه دلیل عینی 
یـک پیـروزی  محسـوب نخواهد شـد. همینطورکه قلت 
و کثـرت پیـروان یک اندیشـه  دلیل جامعی بـر پیروزی 
آن اندیشـه نیسـت. گاهـی شکسـت و پیـروزی در نقاط 
مختلفـی از زمـان، معانی متفاوتی دارنـد و گاهی مفهوم 
پیـروزی، برای جمعیتـی که بر جمعیتـی فائق می آیند 
اینگونـه معنـا نخواهـد شـد. اگـر بـه چنـگ آوردن یک 
حکومـت و حفـظ آن بـا هر ابـزاری و به هر روشـی یک 
موفقیـت محسـوب گـردد، چنـگ نیانداختـن و بـه هر 
قیمتـی متوسـل بـه حفظ حاکمیت نشـدن هـم در این 
منطـق یک شکسـت تلقـی خواهـد گردیـد. در صورتی 
کـه اگـر شـیوه های ماکیاولیسـتی و سکولاریسـتی را 
بـرای کسـب قـدرت، مـد نظـر داشـته باشـیم یقینـا 
فاصلـه ی مـا با قضـاوت منصفانـه برای تعریف شکسـت 
و پیـروزی یک اندیشـه زیـاد خواهد بود. شـاید پیروزی 
را اگـر، حرکـت و نیل به سـمت یک اندیشـه ی درسـت 
و آرمانـی بدانیـم، تالش مـا بـرای ایجـاد و حفـظ ایـن 
مکتـب، خـود یک پیـروزی ارزشـمند محسـوب خواهد 

. شد
نتیجه گیری و جمعبندي

همانطـور که گفته شـد، آرامانشـهرهایی کـه تاکنون در 
تفکـرات مختلف غرب و شـرق شـکل گرفتـه، همواره بر 
پایـه ی انسـان کامـل بوده اسـت. انسـانی کـه محوریت 
آرمانشـهر را بـر عهـده دارد و عدالت و فضـل وی از ابتدا 
تـا غایـت سرنوشـت افـراد تحـت زعامـت و کفایتـش را 
به فرجام می رسـاند. در آرمانشـهر افلاطون و آرمانشـهر 
فارابـی بـه وضـوح نقش کلیدی این انسـان کامل شـرح 
و بسـط داده شـده اسـت. علـی )ع( به عنـوان فردی که 
کمـال انسـانی او بـرای مسـلمانان جهان امری پوشـیده 
نیسـت و همـه گان در تکریـم شـخصیت برجسـته ی او 
زبـان بـه تمجیـد گشـوده اند. او کـه از همـان ابتـدا در 
کنـار بـرادر، اسـتاد و رهبر خویش ، محمـد )ص( بالیده 
و بـه جایـگاه انسـان کامـل عصر خویـش و اعصـار قبل 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             8 / 10

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-965-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 43 تابستان 95
No.43 Summer 2016 

29

و بعـد، رسـید به صـورت بالقـوه توانایـی قرارگیـری در 
محور آرمانشـهر را داشـته و در مقام عمـل نیز همانطور 
کـه بحـث شـد، ایـن تئـوری را بـه سـر منـزل مقصـود 
واقعـی رسـانیده اسـت. پیـروزی واقعـی او در انجـام و 
ایجـاد آرمانشـهر را در ایـن سـخنش می تـوان جسـت. 
»امـروز در منطقـه تحت حکومت من هیچکس نیسـت، 
مگـر متنعم اسـت. در قلمروی حکومن مـن پایین ترین 
سـطوح زندگـی هـم مرفه اند. فقیران هم سـایه بالاسـر 
دارنـد و از آب گـوارا می نوشـند و از بیهتریـن گنـدم و 

نـان می خوردنـد«.
منابع و ماخذ

- ابـن ابـی الحدید معتزلی )1387( شـرح نهـج البلاغة 
)بیـروت: دار احیـاء التـراث العربـی، چـاپ دوم، 1967 

م/1387 ق( ج 13، ص 19.
»آرمـان   )1394( هـادی  محمـد  ادیب خـواه،   -
آرمانشـهری در شـهرهای آرمانـی شـیعی«، مدیریـت 

.35-56  ،94 تابسـتان   39 شـماره  شـهری، 
بـر  نگـرش  و  »نقـد   ،)1370( محمـد  آراسـته خو،   -
فرهنـگ اصطلاحـات علمـی- اجتماعـی«، تهران. نشـر 

گسـتره.
- اصیـل، حجـت الله )1381(، »آرمانشـهر در اندیشـه 

ایرانـی«، تهـران، نشـر نی.
- افلاطـون )1360(،  »جمهـوم«، ترجمه فـواد روحانی، 

تهـران، بنگاه ترجمه و نشـر کتاب.
- ایـزدی، حسـین )1379(، »جغرافیای تاریخی کوفه«،  

تاریخ اسالم، شماره 4 زمسـتان 79، 72-85.
- بلندیـان، محمـد مهـدی )1394(، »گفتمـان آینـده 
در  اسالمی  امـن  شـهرهای  در  آرمانشـهری  پژوهـی 
بسـتر دکترین مهدویت«، مدیریت شـهری، شـماره 39 

.135-164  ،94 تابسـتان 
اجتماعـی«،  علـوم  »فرهنـگ   ،)1366( آلـن  بیـرو،   -
کیهـان. انتشـارات  تهـران.  سـاروخانی،  باقـر  ترجمـه 

- جعفـری، سـید حسـین محمـد )1384(، »تشـیع در 
مسـیر تاریـخ«، ترجمـه دکتـر سـید محمـد تقـی آیت 

اللهـی، تهـران، دفتـر نشـر فرهنگ اسالمی.
- خان محمـدی، کریم )1379(، »قشـربندی اجتماعی 

از دیـدگاه امام علی علیه السالم«، مجله علوم سیاسـی 
دانشـگاه باقرالعلوم، شماره 11.

- خلیلـی، محمد‌علـی )1348(، »زندگانی حضرت علی 
)ع(«، تهـران، اقبال.

- روویـون، فردریـک )1385(، »آرمان شـهر در تاریـخ 
اندیشـه غـرب«، ترجمه عبـاس باقری، تهران. نشـر نی.

- سـادات، محمـد علـی )1360(، »آشـنایی با مکتب ها 
و اصطلاحـات سیاسـی«، تهران، انتشـارات هدی.

- صلیبـا، جمیـل )1370(، »واژه نامـه فلسـفه و علـوم 
اجتماعـی«، ترجمه کاظم برک نیسـی، صادق سـجادی 

تهـران، نشـر حکمت.
- عـادل، ادیـب )1379(. »زندگانـی تحلیلی پیشـوایان 
مـا )ائمـه دوازده گانه(«، ترجمه دکتر اسـدالله مبشـری 

، تهران گلشـن.
- فارابـی، ابونصـر)1993(، »سیاسـه المدنیـه«، بیروت، 

دارالمشرق.
- فارابـی، ابونصـر)1993(، »فصـول المنتزعـه«، تحقیق 

فوزی متـری نجـار، بیروت، دارالمشـرق.
- مروتی، سـهراب، دارابی، فرشـته )1393(، »ارائه مدل 
ارزیابی شـهر اسالمی با رویکردی بر شـاخص های بارز 
شـهر اسالمی در قرآن کریم«، مدیریت شـهری، شماره 

34 بهار 93، 153-169.
- مطهـری، مرتضی )1370(، »سـیری در نهج البلاغه«، 

تهران، انتشـارات صدرا.
- نهـج البلاغـه )1379(، ترجمـه محمـد دشـتی، قـم، 

انتشـارات لاهیجـی.
- Adel Adeeb (1379). Analytical lives of  our leaders 

(the twelve Imams), translation Asadullah missionary 

doctor, Gulshan-e Tehran.

- AdybKhvah, Mohammad Hadi (1394), utopian 

ideal of  utopian Shi'ite cities, urban management, Is-

sue 39 Summer 94, 56-35.

- Arasteh Khov, M. (1370), Review and outlook on 

social science terminology, Tehran. Gostare Publish.

- Asil, Hojat Allh (1381), Utopia in Iranian thought, 

Tehran, Ney Publishing.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             9 / 10

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-965-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 43 تابستان 95
No.43 Summer 2016 

30

- Biro, Allen (1366), Culture Social Sciences, transla-

tion Baqer Sarookhani, Tehran. Keyhan Publishing.

- Bolandian, M. (1394), utopian futures discourse 

in Islamic secure cities in the context of  Mahdism 

Doctrine, Urban Management, Issue 39 Summer 94, 

164-135.

- Farabi, Abu Nasr (1993), Mntzh seasons, Fawzi 

yards research carpenter, Beirut, Daralmshrq.

- Farabi, Abu Nasr (1993), Syas•h Almdnyh, Beirut, 

Daralmshrq.

- Ibn Abi al-Hadid Mu'tazili, as Nahj al-Balagha (Bei-

rut: Dar al-Arabi Altras Rehabilitation, Second Edi-

tion, 1967 CE / 1387 AH), vol. 13, p. 19.

- Izadi, H. (1379), Historical Geography of  Kufa, the 

history of  Islam, Issue 4, Winter 79, 85-72.

- Jafari, Seyyed Hossein Mohammadi (1384), Shi'ism 

in the course of  history, translation doctor ayatollah 

Seyyed Mohammad Taqi, Tehran, Islamic Culture 

Publications Office.

- Khalili, Mohammad Ali (1348), The Life of  Imam 

Ali (AS), Tehran, Iqbal.

- Khan Mohammadi, Karim (1379), Social Stratifica-

tion from the viewpoint of  Imam Ali (AS), Journal 

of  Political Science, University Baqer, 11.

- Morovati, S., Darabi, F. (1393), Model for Muslim 

city with an emphasis on clear parameters Islamic 

city in the Quran, Urban Management, Issue 34, 

Spring 93, 169-153.

- Motahari, M. (1370), Siri on Nahj al-Balagha, Teh-

ran, Sadra Publications.

- Nahj al (1379), translated by Mohammad Dashti, 

Qom, LAHIJI publications.

- Plato (1360), The Republic, translation Fuad Rou-

hani, Tehran, translation and publication of  the 

book.

- Rvvyvn, Frederick (1385), Utopia in the intellectual 

history of  the West, translation Abbas Bagheri, Teh-

ran. Ney Publishing.

- Sadat, Muhammad Ali (1360), Understanding Mktb 

Ha and political terms, Tehran, Hoda Publications.

- Saliba, Jamil (1370), dictionary Philosophy and So-

cial Sciences, translation K. Burke founded, honest 

sajadi Tehran,  Hekmat publishing.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            10 / 10

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-965-en.html
http://www.tcpdf.org

