
زمان پذيرش نهايي: 1394/6/23زمان دريافت مقاله: 1394/2/4

كاربست تكنولوژي و بحران هويت در معماري معاصر ايران 
در عصر جهاني شدن و ارائه راهكارهاي برون رفت از وضع موجود

سارا ناصري*  - كارشناس ارشد معماري، دانشگاه آزاد اسلامي، واحد تهران مركزي، تهران، ايران.

چکیده
در حال حاضـر بـا توجه بـه عقب ماندگی های بسـیار علمـی، اقتصادی 
و تکنولوژیکـی و غیـره در ایـران، رویکرد عمومی کشـور به سـمت وارد 
کـردن علـوم و تکنولـوژی مـدرن از غـرب در عرصه های مختلـف بوده 
اسـت؛ در حالي كـه هيچگونه ارزيابـي از نتيجه اين شـتابزدگي در ورود 
و اسـتفاده از تكنولـوژي خاصـه در معمـاري صـورت نگرفتـه اسـت. از 
سـوي ديگر، همجـواری فرهنگ،‌ هويت و دیگر مختصـات جامعه ایرانی 
بـا تکنولـوژی مدرن آنهـم به صورت ابتدایـی و ناقص، ناهنجـاری هایی 
را سـبب گردیده اسـت کـه این سـؤالات مطرح می كند کـه تکنولوژی 
چیسـت و چـه تاثیراتـی بر انسـان، معمـاری و هویت می گـذارد؟ لذا با 
توجـه بـه پرسـش مطرح شـده در این تحقیـق با بررسـی پژوهش های 
صـورت گرفتـه، سـعی شـده اسـت تـا ضمن پاسـخ گويـي بـه نیازهای 
امـروزی جامعـه ایرانـی که می بایسـت بـا اسـتفاده از تکنولـوژی نوین 
مرتفـع گـردد، بحـران هويـت معماري امـروز ناشـي از توسـعه بي رويه 
تكنولـوژي در معمـاري مـورد بررسـی قـرار گرفته و همچنیـن با دوری 
از آسـیب های آن، بایسـتی به بسـتر فکری و فلسـفی تکنولوژی مدرن 
در عرصـه معمـاری ارائـه کـرد تا هويـت و معنويت موجـود در معماري 
بتوانـد همچنـان برتريـن و بارزتريـن شـاخصه معمـاري ايـران باشـد. 
در پايـان نيـز راهكارهايـي در راسـتاي بـرون رفـت از وضـع موجـود به 

اختصـار مـورد اشـاره و تبيين مفهومـي قرار گرفته اسـت.
واژگان كليـدي:  تكنولـوژي، معمـاري و هويـت، فرهنـگ و جامعـه 

شناسـي شـناخت، راهكارهـا و پيشـنهادات.

naseri.s@yahoo.com  :نویسنده مسئول مکاتبات، شماره تماس: 09125542263؛  رایانامه   *

Use of technology and the crisis of identity 
in contemporary architecture and strate-
gies for overcoming the status quo
Abstract
Now, according to a scientific backwardness, eco-
nomic, technological and so on in Iran, the coun-
try’s approach to entering science and technology 
from the West has been in different areas. While 
any assessment of the results of this hasty in ar-
riving and the use of technology, especially in the 
architecture there. On the other hand, proximity to 
culture, identity and other peculiarities of Iranian 
society with modern technology, especially for el-
ementary and incomplete, has caused abnormalities 
That is the question that technology and its effects 
on humans, architecture and lays identity? Regard-
ing the question posed in this study, the research 
study, we have tried to respond to the needs of the 
modern Iranian society which should be resolved 
using the new technology, the crisis of identity to-
day’s architecture Immethodical of technology ar-
chitecture be examined. It must also avoid damage 
to the intellectual and philosophical context of mod-
ern technology in the field of architecture to Iden-
tity and spirituality in architecture can also be the 
best and most characteristic of Iranian architecture. 
The News strategies in order to overcome the cur-
rent situation and the concept is briefly mentioned.
Key words: technology, architecture and identity, 
culture and sociology of knowledge, strategies and 
recommendations.

359-380

شماره 41 زمستان 94
No.41  Winter 2015 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             1 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

360

مقدمه
تکنولـوژی را می تـوان تمام دانش، محصـولات، فرایندها، 
ابزارهـا، روشـها و سیسـتمهایی تعریـف کـرده کـه در 
جهـت خلـق و سـاخت کالاهـا و ارائه خدمـات بکارگرفته 
می شـوند. بـه زبـان سـاده تکنولـوژی عبـارت از روش 
انجام کارها توسـط انسـان اسـت. تکنولوژی ابزاری اسـت 
کـه بوسـیله آن می توانیـم بـه اهـداف خود دسـت یابیم. 
تکنولـوژی، اجـرای عملی دانش اسـت و ابزاری اسـت که 
بـه کمک تلاش و سـعی آدمی می آید. بر اسـاس تعريف، 
مديريـت تكنولوژي فرآينـد برنامه ريـزي، هدايت، كنترل 
و راهبـري جهت توسـعه و به كارگيـري »توانمندي هاي 
تكنولوژيكـي« بـراي طراحـي و اجـراي اهـداف عملياتي 
و اسـتراتژيك سـازمان اسـت. پژوهشـگران مـدل هـاي 
مختلفـي بـراي مديريـت تكنولـوژي ارايـه نموده انـد كه 
تقريبـاً در تمامـي آنهـا به فرآيند اكتسـاب تكنولـوژي به 
عنـوان كاركـردي كليـدي در مديريـت تكنولوژي اشـاره 
شـده اسـت. از سـويي ديگـر، امروزه گسـترش كاربسـت 
تكنولـوژي بـه نوعـي مفهـوم فرهنـگ و هويـت را دچـار 
چالـش معنايـي و محتوايـي كرده اسـت كه اثـرات آن در 
بي هويتـي شـهرها و معمـاري امـروز قابل شـهود اسـت. 
پـس از انقلاب صنعتی و تحولات گسـترده قرن بیسـتم، 
تکنولوژی به سـرعت وارد زندگی بشـر شـد و آن را دچار 
تغییـر و تحولات اساسـی کرد. انسـان با انگیزه دسـتیابی 
بـه رفـاه و امنیـت بیشـتر، هـر روز بیشـتر از روز قبـل از 
تکنولوژی هـای مختلـف اسـتفاده کـرد تـا اینکـه پـس 
از مدتـی، فن سـالاری )تکنوکراسـی( در جوامـع بشـری 
مطـرح شـد؛ بدین صورت کـه کمک ـم ابـزار و آلات نقش 
کلیـدی را در زندگـی انسـان ها پیـدا کردنـد. بتدریـج 
تکنولـوژی بـرای تمـام توقعات انسـان، در همـه زمینه ها 
پاسـخ ارائـه داد. بدین ترتیـب راه بـرای ظهـور تکنوپولـی 
)انحصارگرائـی تکنولـوژی( بـاز شـد. در این زمـان بود که 
تکنولوژی بطور نامحسوسـی سـنت و فرهنگ را از زندگی 
انسـان هـا خارج کـرد و بـرای همه لغات کلیـدی زندگی 
آنهـا، تعریفی را که خود می پسـندید، جایگزیـن کرد؛ لذا 
کار بجایی رسـید کـه تکنولوژی به جای خـدا قرار گرفت 
و انسـان کاماًل در دام آن افتـاد. آنچـه می توانـد بسـیار 

تعیینک ننده باشـد، سرشت و اعتقادات معنوی جامعه ای 
اسـت کـه تکنولوژی بـه آن وارد می شـود. هـر جامعه ای 
می توانـد بـا توجـه به پیشـینه هـای ارزشـمند فرهنگی، 
تاریخـی و اعتقـادی خـود از جنبه هـای مناسـب و مفید 
تکنولوژی هـای جدیـد اسـتفاده کـرده و جنبه هـای غیر 
مفیـد و آن هایـی را کـه نمی پسـندد، کنار بگـذارد. پس 
بهـره وری از تکنولـوژی در هـر جامعـه ای مـی توانـد بـه 
صـورت گزینشـی و کاملاً بجـا در معماری مورد اسـتفاده 
قـرار گیرد. در هرحـال، در اين مقاله به موضوع تكنولوژي 
و بحـران هويـت موجـود در معمـاري بـه دليل كاربسـت 
نادرسـت يـا بيـش از انـدازه تكنولـوژي پرداختـه شـده و 
راهكارهايـي بـراي ارتقـاء هويـت در زمينـه بكارگيـري و 
بهـره بـرداري از تكنولـوژي در معمـاري ارائه مـي گردد.

مباني نظري
جامعه شناسی فرهنگ

جامعه شناسـي، علمـي اسـت كـه: »روابـط متقابـل و 
مناسـبات انـواع زندگـي اجتماعـي با انـواع شـناخت‌ها و 
دانش‌ها را نشـان مي‌دهد.« در ابتدا براي آشـنایی بیشـتر 
بـا محوريت نحـوه برهمكنش تكنولوژي و هويت، مسـأله 

»دانـشِ دانـش« در مـوارد زير بررسـی می شـود: 
1.»شـناخت شناسي و بررسـي چگونگي پيدايش 
شـناخت و آگاهـي در انسـان«: كـه چيـزي بـه نـام 
»ذهـن« بـه وجود مي‌آيد و بر زيسـت فـردي و اجتماعي 
انسـان )بالجملـه يا في الجمله( شـكل و جهـت مي‌دهد و 
در نتيجـه چيـزي به نـام جامعه و تاريخ را به وجـود آورده 
اسـت. طـرح مسـأله بديـن صـورت، مسـأله‌اي از مسـائل 
اساسـي فلسـفي را بـه نمايـش مي‌گـذارد كـه از مسـائل 

جامعه شناسـي نيست. 
2. »تفسـير جامعه شناختي انديشه بشـر«: در ايـن 
طـرح آگاهي انسـان به عنوان يك پديـده‌ اجتماعي مانند 
سـاير پديده‌هـاي اجتماعي مورد بررسـي قـرار مي‌گيرد. 

3. »تفسـير جامعـه بر اسـاس چگونگـي پيدايش 
آگاهـي فـردي و آگاهي اجتماعـي«: سـير و تحول 
ايـن آگاهي‌هـا و كاربردشـان در تحول سـاير ابعاد جامعه 
از قبيـل اخالق، اقتصـاد، دين، سياسـت. در ايـن صورت 
شناسـي  جامعـه  رديـف:  در  شـناخت  جامعه شناسـي 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             2 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

361

سياسـي، جامعـه شناسـي اقتصـاد، جامعه شناسـي هنر، 
جامعه شناسـي شـناخت، قرار مي‌گيرد. بـا اين تفاوت كه 
سياسـت )مطابق نظر اجتماعي( و اقتصـاد و هنر )در نظر 
بعضي‌هـا( هركـدام صرفـاً يـك پديده اجتماعي هسـتند. 
ولـي آگاهـي، تنهـا در نظر اميـل دوركيم، چنين اسـت. 
4.»بررسـي تعاطـي ميـان جامعه و ذهـن«: تبيين 
اتحـاد ميـان عيـن و ذهـن در مرحلـه پيدايـش ذهـن، و 
تبيين مشـاركت ميان جامعـه و ذهن پـس از مرحله اول 

پيدايـش ذهن. 
رديف اول بخشـي از فلسـفه و رديف‌هاي دوم و سـوم هر 
دو، بخشـي از علم جامعه شناسـي و رويكردهـاي التزامي 
پرداخـت بـه مقولـه تكنولوژي هسـتند. رديف چهـارم دو 
مسـأله اصلـي )با اساسـي‌ترين نقش( در جامعه شناسـي 
شـناخت هسـتند كـه اولـي )اتحـاد( در عيـن حـال از 
مسـائل مهم فلسـفه نيز مي‌باشـد. بـا يك دقـت مي‌توان 
حضـور رديـف دوم و چهـارم را در ضمـن و بطـن رديـف 
سـوم مشـاهده كرد بـا اين نـگاه دقيق بايد گفـت جامعه 
شناسـي شـناخت يعنـي همـان رديـف سـوم كه بسـتر 
بحـث ما مي‌باشـد لكين نظر بـه واژه )گذر( كـه در عنوان 
ايـن جـزوه قرار دارد ـ گذري بر جامعه شناسـي سـناخت 
ـ بيشـتر سـر و كارمـان در ايـن بسـتر با دو مسـأله‌اي كه 
رديـف چهـارم بيانگـر آن اسـت مي‌باشـد و چون مسـأله 
اول از دو مسـأله‌ )اتحـاد ـ مشـاركت( رديـف چهارم يعني 
»تبييـن اتحـاد ميـان عيـن و ذهـن در مرحلـه پيدايش 
ذهـن« يكـي از مسـائل مهـم فلسـفه نيـز مي‌باشـد پس 
قهـراً بحـث مـا بـا رديـف اول نيـز سـر و كار دارد. جامعه 
شناسـی شـناخت توجـه اش را صـرف مطالعـه زندگـی 
روحـی به عنوان اساسـی در شـرایط اجتماعـی و تاریخی 
کـرده اسـت. تصدیـق و تعییـن اجتماعی یـک عمقی که 

تئـوری ایدئولـوژی انجـام نمی دهـد در حالی کـه تئوری 
ایدئولوژی همیشـه نقش مذهبـی را در نظریات اجتماعی 

و تاریخـی ایفـا خواهـد کرد1. 
اخیراً جامعه شناسـی شـناخت جدید به عنوان قسـمتی 
از ایـن جنبشـهای بزرگتـر در علـم جامعه شناسـی، می 
توانـد در نظر گرفته شـود که بـا دوری گزیدن از سـاختار 
مادیـت و اجتماعـی و گرایـش بـه سـوی »تئوریهـای 
نشانه شـناختی«  ککـه بـه روشـهای که به مفهـوم نظام 
اجتماعـی تأکیـد دارد تشـخیص داده می شـود. »اردیت 
و سـویندلر« )1994( تأکیـد می کنند بـر این که چگونه 
سـازمانهای اجتماعی )برای مثال رسـانه( علـم و دانش را 
تنظیـم میک نند تا به بررسـی کـردن موقعیت اجتماعی 
و طبقه بنـدی کردن علایـق بپردازند. همچنیـن از جنبه 
تئوریهـای جدیـد نیـروی اجتماعی و عملی، آنها بررسـی 
کرده انـد چگونـه علـم و دانـش سلسـه مراتـب اجتماعی 
را حفـظ مـی کننـد و چگونـه تکنیکهای قـدرت از لحاظ 

تاریخـی و هـم زمانـی بـه علم و دانـش ارتبـاط دارند. 
طرفدار »جامعه شناسـی شـناخت جدیـد« ادعا نمیک ند 
که رشـته های فرعی به وسـیله آثار جدیدتر در تحقیقات 
جامعـه شناسـی و فرهنگـی کاملاً جایگزین شـده اسـت. 
گرچـه آنهـا یادآور شـده اند که جامعه شناسـی شـناخت 
جدیـد یک رشـته واحد نیسـت، یک دلیل که به وسـیله 
نویسـندگان اخیـر کـه سـروکار دارنـد با جامعه شناسـی 
شـناخت بـه عنـوان چهارچـوب منابـع تأمین بـه عنوان 
تئـوری در حـق خودشـان پیشـنهاد مـی شـود. دو عامل 
مهـم مـی توانند برای پافشـاری از نزدیکی وسـیع به علم 

و دانش محسـوب شـوند:
پیشـنهاد  دیگـری  و  مانهایـم  و  کلـر  پیشـنهاد  1.اول 
نویسـندگان جدیـد در ایـن زمینـه )مثـل آمریـکا، آثـار 
1. شایان ذکر است که تئوری ایدئولوژی نگرانی های اصلی جامعه شناسی شناخت در رابطه با گسترش بكارگيري تكنولوژي را ندارد. »برگر و لاکمن« 
در کتاب واقعیت ساختمان )ساختار( اجتماعی، جامعه شناسی شناخت را بعنوان »نظم انسان گرا و تصوری که هستی و ماهیت انسان یک ماهیت 
اساساً اجتماعی است«، معرفی کردند. این آثار به علوم و نظرات تئوری هیچ تمایلی ندارد و به سوی دانش یا نظراتی که حامیان و مدعیان اجتماعی 
آن را از زندگی روزمره دریافت کرده اند گرایش دارد. توضیحاتشان، تئوری رایج تعیین اجتماعی نظریه ها را بوسیله واقعیات اجتماعی دوباره تقویت 
می کند: واقعیت اجتماعی یک ساختار است. ماهیت اجتماعی چشم انداز افکار اجتماعی کلاسیک اروپایی )مارکس، دورکیم، وبر( را با روان شناسی 
اجتماعی فیلسوف آمریکایی پیر و فلسفه علمی جرح هربرت مید باهم کامل میک ند که منتج به توسعه روان شناسی اجتماعی به عنوان یک تئوری 
مکمل جامعه شناسی شناخت اروپایی می شود. این آثار جامعه شناسی شناخت را بر اساس یک دامنه جدیدی که تاکیدش بر محدوده وسیعی از 

سیستمها شکل گرفته و در رابطه با واقعیات اجتماعی است، طبقه بندی کرده اند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             3 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

362

ارئه شـده »فلوریان زنانیکـی، رایت میلر و ادوارد شـیلز«( 
کـه تاکیـد دارند تـا مقاله هایی در دسـترس دانشـجویان 
اجتماعـی و هم چنیـن متخصصیـن امـور دیگـر شـامل 
زیـر رشـته هـای تاریـخ عقایـد، روان شناسـی اجتماعی، 
تحقیقـات اجتماعی علـم، نظریات طرفـداران حقوق زنان 
و تحقیـات فرهنگـی قـرار گیرد. بـه همین علـت دیدگاه 
جامعه شناسـی شـناخت در رابطه زندگـی و فکر گروهی 
بـه خیلـی از زیـر رشـته های جامعـه شناسـی و انسـان 

شناسـی در برابـر تاریـخ مربوط اسـت؛ و 
2.دوم اینکـه عالوه بـر ایـن مادامـی کـه علوم بـه عنوان 
پدیده فرهنگ برتر درک می شـوند، احتمـالاً به این علت 
باشـد کـه جامعه شناسـی شـناخت بـه طور گسـترده ای 
شـامل مجموعـه ای از تئوریهـا و تحقیقـات نسـبت بـه 
زیررشـته هایی با موضوع مشـخص و واضح در نظر گرفته 
مـی شـود. علـم و دانـش بـه قلمـرو ظاهـری و سـطحی 
محـدود نمـی شـود. آنها در حـوزه هـای وسـیعی از امور 
روزانـه تـا موسسـات حقوقی، سیاسـت، هنـر و مذهب تا 
سـایتها و رشـته هـای گوناگـون علوم فعالیت مـی کنند. 
جامعـه شناسـی شـناخت جدید نتایـج علم قابـل فهم و 
شـکل گفتـار در مجموعـه هـای موسسـه های خـاص را 

بررسـی مـی کند. 
فرآیند انسـان شـدن در رابطه متقابل با محیط انجام می 
شـود. ایـن گفته زمانی معنـی پیدا می کند کـه به خاطر 
آوریـم که این محیط هم یک محیط طبیعی اسـت و هم 
محیط انسـانی. انسـانیت برحسب جامعه و فرهنگ تغییر 
می پذیـرد. بـه عبـارت دیگـر، هیـچ گونه ذات یا سرشـت 
انسـانی به مفهـوم بنیاد جوهـری از لحاظ زیسـتی ثابتی 
کـه تغییرپذیـری شـکل بندی های اجتماعـی فرهنگـی 
را تعییـن کنـد وجودنـدارد. فقـط ذات انسـانی بـه معنی 
عوامـل ثابت انسـان شـناختی مثلاً سـازگاری همه جانبه 
بـا جهـان و نرمـش پذیـری سـاختار غریزیی وجـود دارد 
کـه شـکل بنـدی هـای اجتماعـی- فرهنگـی انسـان را 
محـدود مـی کند و مجـاز می سـازند. دوره ای کـه در آن 
ارگانیسـم آدمـی از لحـاظ ارتبـاط متقابل بـا محیط خود 
مرحلـه کمالـش را می پیماید مرحله ای اسـت کـه در آن 
خویشـتن یا نفس انسـان نیز سـاخته می شـود. بنابراین، 

تشـکیل نفـس را نیز بایـد هـم در رابطه با تکامـل مداوم 
ارگانیسـمی و هم در ارتباط با فـرآ یندی اجتماعی که در 
جریـان آن محیـط طبیعی و انسـانی از طریـق افراد مهم 
و ذی نفـوذ انتقـال می یابد فهمید. آدمی باید پیوسـته از 
طریـق فعالیـت و عمـل به خـود وجودی بیرونی بخشـد. 
ایـن ضـرورت انسـان شـناختی بر پایـه ابزارهای زیسـتی 
آدمـی اسـتوار اسـت. بـی ثباتـی ذاتی ارگانیسـم انسـانی 
ضـروری می سـازد کـه آدمی، خـود، محیط ثابتـی برای 

کـردارش به وجـودآورد . 
هـر دنیـای نهادی بـه مثابه واقعیتـی عینی بـه تجربه در 
می آیـد، دارای تاریخـی اسـت کـه قدمت آن بـه پیش از 
تولـد فـرد می رسـد، و حافظه فـرد را به آن راهی نیسـت. 
قبـل از تولـد او وجـود داشـته و پـس از مـرگ وی نیـز 
وجودخواهـد داشـت. خـود ایـن تاریـخ، به عنوان سـنت 
نهادهـای موجود، دارای صفت عینیت اسـت. زندگی نامه 
فـرد همچون حادثه ای فرعی تلقی می شـود که در بطن 
تاریـخ عینـی جامعه جـای دارد. نهادها، بـه منزله حقایق 
عینـی و تاریخـی، بـه صـورت رویدادهایـی انکارناپذیر در 

برابـر فـرد قرار مـی گیرند:
1. »جهان نهـادی« فعالیـت عینی شـده انسـان اسـت. 
رابطـه میـان انسـان، صانـع، و دنیـای اجتماع مصنـوع او، 
رابطـه ای دیالکتیکـی اسـت و خواهـد بود. یعنـی آدمی، 
البتـه نـه در حالـت انفـرادی، بلکـه در اجتماعـات خود و 

دنیـای اجتماعـی او بـر یکدیگـر اثر مـی گذارند. 
2.»برونیک ـردن و عینی سـاختن« همچـون عوامل 
مهـم در یک روند دیالکتیکی مسـتمر به شـمار می روند. 
3. سـومین عامل مهـم در ایـن فرایند، درونـی گردانیدن 
اسـت و بـه وسـیله آن دنیـای عینیت یافتـه اجتماعی در 
جریـان اجتماعـی شـدن فـرد بـار دیگر بـه اگاهـی او باز 
مـی گـردد. تنهـا بـا انتقـال دنیـای اجتماعـی به نسـلی 
جدیـد یعنـی با درونـی گردانیدن، آن گونه کـه در جریان 
اجتماعـی شـدن صـورت مـی بنـدد، دیالکتیـک اصلـی 
اجتماعـی در کلیتـش بـه ظهـور مـی رسـد. در همیـن 
مرحله، دنیای نهادی نیازمند مشـروعیت اسـت؛ یعنی به 
روش هایـی نیـاز دارد که بدان وسـیله بتـوان آن را تببین 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             4 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

363

و توجیـه نمود1. 
نقـش توجیه گـری ایـن اسـت کـه تجلیات عینـی درجه 
اولـی را کـه به صـورت نهـادی درآمده انـد از لحاظ عینی 
قابـل اسـتفاده سـازد و از نظـر ذهنی موجـه و قابل قبول 
جلـوه دهـد. ایجاد وحـدت، به این یا آن شـکل، نیز همان 
هـدف معینـی اسـت کـه انگیـزه توجیـه گـران واقع می 
شـود. ایجاد وحدت و متناسـب با آن، مسئله موجه نمایی 

ذهنـی به دو سـطح اشـاره میک نند:
1.نخسـت کل نظـام نهـادی بایـد بـرای کسـانی کـه در 
فرایندهـای نهادی گوناگون شـرکت دارند معنی و مفهوم 

هماهنگی داشـته باشـد و
2.دوم کلیـت زندگـی فـرد یعنـی گذشـت پیاپـی انـواع 
مختلـف نظام نهـادی، بایـد از حیث ذهنی معنادار شـود. 
مسـئله توجیه گـری به طـور حتـم، زمانی پدیـد می آید 
که قرار باشـد مظاهر عینی نظام نهـادی )اکنون تاریخی( 

بـه نسـل جدیدی منتقل شـود.
 توجیه گـری، نظـام نهـادی را بـا نسـبت دادن اعتبـار 

شـناختی بـه معانی عینیـت یافتـه اش تببین مـی کند. 
توجیه گری مشـروعیت نظـام نهادی را با دادن یک شـان 
هنجـاری بـه فرمانهـای عملـی اش بـه اثبات می رسـاند، 
درک این نکته که مشروع سـازی هم عنصری شـناختی و 
هم عنصری هنجاری دارد، بسـیار مهم است. توجیه گری 
نـه تنهـا به فـرد مـی گوید که چـرا بایـد عملـی را انجام 
دهـد و عمـل دیگـری را انجام ندهد، بلکه بـه او می گوید 
کـه چیزهـا چـرا این چنین هسـتند، از نظـر تحلیلی می 
تـوان میان مطـرح مختلـف توجیه-گری فرق گذاشـت. 
1. توجیـه اولیـه زمانی اسـت که سیسـتمی از جلوه های 
عینـی زبانی تجربه انسـانی انتقال یابد. این سـطح ماقبل 

نظری اسـت؛
2. دومین سـطح توجیـه شـامل پیش گذارده های نظری 
در شـکلی ابتدایی است. )افسـانه ها و داستان های عامیانه 

و قس علیهذا(؛
3. سـومین سـطح توجیـه شـامل نظریه هـای صریحـی 
اسـت کـه بـه وسـیله آنها یـک بخش نهـادی بر حسـب 
1. خود آدمی باید سائقه هایش را اختصاصی کند و هدایت نماید. این حقایق زیستی به عنوان پیش فرض های لازمی برای ایجاد نظم اجتماعی به 
کار می آیند. به بیان دیگر، هر چند هیچ نظم اجتماعی موجودی را نمی توان از داده های زیست شناختی استخراج کرد، خود ضرورت وجود نظم 
اجتماعی از ابزارهای زیستی انسان ناشی می شود. هرگونه فعالیت انسانی به صورت عادت در می آید. هر عملی که بارها تکرار گردد، در الگویی 
قالب ریزی می شود که بعداً می توان با صرفه جویی در کوشش دوباره آن را به اجرا درآورد و بنا بر ماهیت عمل، به صورت همان الگو به ادراک اجرا 
کننده در می آید. به شکل عادت در آمدن کارها این نفع روانی مهم را دارد که انتخاب ها محدود می شوند. این امر فرد را از زیر بار همه آن تصمیم 
ها آزاد می سازد و آرامشی روانی به وجود می آورد که اساس آن در ساختار غریزی جهت ناگرفته انسان واقع است. نهادها زمانی تشکیل می شوند که 
نمونه سازی متقابلی از اعمال عادی شده انواع عمل کنندگان وجود داشته باشد. نهادها همچنین به اعتبار وجودشان کردار انسان را با ارائه الگوهای 
از پیش تعریف شده رفتار کنترل می کنند، این الگوها مسیر کردار را در مقابل مسیرهای متعدد دیگری که از لحاظ نظری امکان پذیرند در جهتی 
خاص هدایت می نماید. تقسیم کار و نوآوریها به تشکیل عادتهای جدید منجر خواهند شد و زمینه مشترک هر دو فرد فرضی را توسعه خواهند داد. 
به بیان دیگر، دنیایی اجتماعی در روند ساخته شدن خواهد بود که ریشه های نظم نهادی توسعهی ابنده ای را در درون خود خواهد داشت. با گذشت 
زمان و ظهور نسلی دیگر، نهادها اینک چنان به تصور می آیند که گویی از واقعیتی خاص خود برخوردارند، واقعیتی که با فرد به عنوان امری خارجی 

و ضروری مواجه می شود. 
   معنی اصلی نهادها از راه حافظه برای آنان، نسل جدید، حاصل نمی شود. بنابراین، لازم می آید که این معنی با فرمولهای توجیه کننده مختلفی بر 
ایشان تفسیر گردد. فقط بخش کوچکی از کل تجربه های انسانی در آگاهی باقی می ماند. تجربه هایی که باقی می ماند ته نشین می شود، یعنی به 
صورت ذراتی قابل تشخیص و قابل یادآوری در حافظه منجمد می گردند. رسوب-گزاری مشترک نیز هنگامی روی می دهد که افرادی چند، زندگی 
نامه ای مشترک داشته باشند که تجربه های ان در ذخیره دانش مشترکی به صورت کل یگانه ای درآید. رسوب گزاری مشترک را تنها زمانی می توان 
به راستی اجتماعی نامید که در این یا آن نوع نظام علامتی عینیت یافته باشد، یعنی هنگامی که امکان عینی سازی مکرر تجربه های مشترک به وجود 
آ ید. نظام علامتی مهم در این جا نظام زبانی است. عینیت یافتن تجربه در قالب زبان موجب می شود که آن تجربه از طریق آموزش اخلاقی، شعر 
اشراقی، تمثیل دینی، و چیزهایی از این دست، در مجموعه بزرگتر سنت جذب گردد. عمل کنندگان بالقوه اعمال نهادی شده، نسل های آینده؛ باید به 
نحوی اصولی و منظم با این معانی آشنا باشند. این امر وجود نوعی فرآیند آموزشی را ایجاب می کند. معانی نهادی در جریان انتقال به تدریج به شکل 
ساده در می آیند تا نسلهای آینده به آسانی بتوانند مجموعه معینی از فرمول های نهادی را فراگیرند و به حافظه بسپارند. فرایندهای روتین سازی و 
عامیانه نهادها به کمک نقش ها در تجربه فردی تجسم می یابند. فرد با ایفای نقش در یک دنیای اجتماعی شرکت می کند. سرچشمه های اولیه 
نقش ها، مثل سرچشمه نهادها، در همان فرآیند اساس تشکیل عادت و عینی سازی قرار دارند. به محض آن که اندوخته دانش مشترک شامل نمونه 

سازی های دو جانبه رفتار، در جریان شکل گیری باشد، نقش ها پدید می آیند.  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             5 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

364

مجموعـه دانش مشـخصی توجیه می شـود. این جاسـت 
کـه توجیه گـری از کاربرد عملـی فراتر رفتـه و به صورت 
»نظریـه نـاب« در مـی آیـد. این هـا به سـبب پیچیدگی 
شـان غالبـا بـر عهـده کارگـزاران متخصـص نهـاده مـی 
شـوند. قلمروهـای نهـادی چهارمین سـطح توجیه گری 
را تشـکیل می دهنـد. اینها مجموعه هایی از سـنت های 
نظـری هسـتند که نظام نهادی را در کلیتـی نمادی در بر 

مـی گیرند. 
هويت و مفاهيم آن

دلالـت  فرآیندهـای  نمـادی«،  و  هويتـي  »فرایندهـای 
کننـده ای هسـتند کـه به واقعیتهایـی غیـر از واقعیتهای 
تجربـی روزمـره اشـاره می-کننـد. قلمروی نمـادی قالب 
همه معنی هایی انگاشـته می شـود که عینیت اجتماعی 
دارند و از لحاظ ذهنی واقعی هسـتند. کل جامعه تاریخی 
و کل زندگی نامـه فـرد به عنوان وقایعـی تلقی می گردند 
کـه در درون ایـن قلمـرو جریـان مـی یابـد. حـدود ایـن 
گونـه توجیـه گری هایـی، در اصـل همراه با بسـط دامنه 
بلندپـروازی نظـری و ابـراز ابتـکار از جانب توجیـه گران، 
یعنـی تعریـف کننـدگان مجـاز و معتبر واقعیت، بسـط و 
توسـعه میی ابـد. قلمرو نمـادی، بـا قـرار دادن نقش های 
روزمـره، اولویـت هـا و شـیوه هـای اجـرای کاردر شـمول 
کلیـات، یعنی در زمینه کلی ترین چهارچـوب داوری قابل 
تصور، آن ها را نظم می بخشـد و در نتیجه مشروعیتشان 
را بـه اثبـات می رسـاند در درون همین زمینه حتی پیش 
پاافتـاده تریـن کارهـای زندگی روزمره ممکن اسـت رنگ 
معانـی عمیقـی را بـه خـود گیـرد. لازم نیسـت این نکته 
بدیهـی را بشـکافیم که این گونه نمادسـازی به احسـاس 

امنیـت و احسـاس تعلق مـی انجامد. اما خطاسـت که در 
ایـن جا فقـط به جوامـع ابتدایی بیندیشـیم. یـک نظریه 
جدیـد روانشناسـی درباره رشـد شـخصیت نیز مـی تواند 
همیـن وظیفـه را ایفـا کنـد. در هـر مـورد، فرد با گـذار از 
یـک مرحلـه زندگی شـخصی به مرحلـه دیگر مـی تواند 
خـود را بـه عنوان تکـرار کننده جریـان مداومی که تقدیر 
در ذات امـور یـا در طبـع خود او معین کرده اسـت بنگرد، 
یعنـی مـی توانـد دیگـر بـار اطمینـان یابـد کـه بـه طور 

صحیـح زندگی مـی کند. 
هویـت بـا قـرار گرفتـن در درون بافت یک قلمـرو نمادی 
توجیـه می شـود. بدین ترتیـب لازم نیسـت که حقانیت 
واقعـی بـودن هویت از طریـق اگاهی فرد به اثبات برسـد. 
بلکـه همین بس که این حقانیت در قلمـرو نمادی »قابل 
شـناخت« اسـت. مرگ، که از ترسناک ترین واقعیت های 
زندگـی روزمره اسـت، در درون قلمروهـای نمادی توجیه 
مـی شـود و بدیـن ترتیب از وحشـت فـرد کاسـته، ادامه 
حیـات او را ممکـن می سـازد. قلمـرو نمادی در سلسـله 
مراتبـی از وجـود به پدیـده های مختلف درجاتی نسـبت 
مـی دهـد و دامنـه ی پدیـده هـای اجتماعـی درون ایـن 
سلسـله مراتـب را تعریـف و تعیین می کنـد. از آن جا که 
جامعـه هـم بـه عنـوان واقعیـت عینـی و هم بـه صورت 
واقعیـت ذهنـی وجـود دارد، هرگونـه درک نظـری کافی 
دربـاره آن بایـد هـر دو جنبه را شـامل باشـد. ماهیت این 
جنبـه هـا در صورتـی بـه درسـتی شـناخته خواهد شـد 
کـه جامعـه بر حسـب فرآینـد دیالکتیکی پیشـرونده ای 
متشـکل از سـه عامل اساسی برونی سـازی، عینی سازی، 

و درونی سـازی فهمیده شـود1. 

1. تا جایی که به پدیده جامعه مربوط می شود، نباید چنین انگاشت که این عوامل اساسی در توالی زمانی منظمی روی می دهند؟ بلکه خصوصیات 
جامعه و هر بخشی از آن را این هر سه عامل در یک زمان مشخص می سازند به طوری که هرگونه تحلیلی که بر حسب یک یا دو عامل صورت پذیرد، 
ناقص است. جریان تکامل فردیی که درونی سازی به یاری آن حاصل می گردد »جامعه پذیری« است، که می توان آن را کشانیدن همه جانبه و منظم 
فرد به درون دنیای جامعه یا بخشی از آن تعریف کرد. جامعه پذیری اولیه هنگامی به پایان می رسد که مفهوم دیگران تعمیم یافته و هر آن چه که 
ملازم با آن است در آگاهی فرد استقرار یافته باشد. فرد در این مرحله یکی از اعضای اثربخش جامعه به شمار می رود و از نظر ذهنی صاحب یک نفس 
و یک جهان است. البته جامعه پذیری هرکس کامل نیست و هرگز به پایان نمی رسد. هیچ جامعه ای را نمی شناسیم که نوعی تقسیم کار و ملازم با 
آن نوعی توزیع اجتماعی  دانش در آن نباشد و به محض آن که چنین وضعی برقرار شود، پرورش اجتماعی ثانویه ضروری می گردد. جامعه پذیری 
ثانویه عبارت است از درونی سازی خرده جهانهای نهادی یا مبتنی بر نهادها. بنابراین، گستره و سرشت آن بر حسب پیچیدگی تقسیم کار و توزیع 
اجتماعی دانش که- ملازم با آن است- تعیین می شود. هر جامعه قابل زنده ماندن باید شیوه هایی برای حفظ واقعیت پدید آورد تا درجه ای از تقارن 
و تناسب میان واقعیت عینی و ذهنی را حفظ کند. واقعیت زندگی روزمره در کنش متقابل فرد با دیگران پیوسته از نو تایید می شود. واقعیت، درست 
همان گونه که در اصل از طریق فرایندی اجتماعی به صورت درونی در می آید، به وسیله فرآیندهای اجتماعی در آگاهی جایگزین می گردد. این 

فرایندهای اخیر تفاوت اساسی و چشمگیری با فرآیندهای مربوط به درونی سازی آغازین ندارند. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             6 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

365

جامعه شناسی هويت
در رابطـه بـا دوره هـای پیشـینی ایـن مفهوم بایـد گفت؛ 
کلیـت شناخت شناسـیِ »قـرون وسـطای مسـیحی« را 

می تـوان در قالـب سـه نسـخه اصلـی تشـریح کرد: 
1.»نسخه آگوسـتینی و اکویناسـی«: عینی گرایـی و 

شـناختی1؛   واقع گرایی 
مفهوم گرایـی  و  ذهنی گرایـی  آبلاری«:  2.»نسـخه 

شـناختی2؛ 
نام گرایـی  و  سـازه گرایی  اوکامـی«:  3.»نسـخه 
شـناختی؛3  البتـه شـایان ذکـر اسـت کـه برخـی دیگـر 
حوزه هـای اختصاصی معرفت را دیگرگونه تقسـیم بندی 
کـرده انـد. برخـی از متفکران، سـه معرفت عمـده، یعنی

1.»معرفت دینی«، 
2.»معرفت فلسفی« و 

3.»معرفـت علمـی« را از هم متمایـز کرده انـد. بر این 
سـه معرفت، باید معرفت سیاسـی )ایدئولوژی( را نیز باید 

افـزود )علیزاده و دیگـران، 1385، ص 72(. 
همچنیـن برای شـناخت، تقسـیم بندی هـای گوناگونی 
وجـود دارد کـه بنـا به ماهیـت با هـم تفاوتهای ویـژه ای 
دارنـد؛ در هـر حـال یکـی از ایـن انـواع تقسـیم بندی ها، 
»شـناخت  و  هنـری«  »شـناخت  علمـی«،  »شـناخت 
فلسـفی« می باشـد )ر.ک: آگ بـرن و نیم کـوف، 1380، 
فیلسـوفان  و  فلسفه شـناخت  بـرای   .)48-43 صـص 
شـناخت، شـناخت گـزاره ای مهـم تریـن نـوع شـناخت 
بـرای بحـث هـای دقیـق  والبته پیچیده فلسـفی اسـت؛ 
اما برای »شناخت شناسـی اجتماعی«  و »جامعه شناسی 
شـناخت«  هر سـه نوع شناخت بالا )شـناختهای حاصل 
از آشـنایی ؛ مهارتی و گـزاره ای( از منظر زمینه اجتماعی 
آن هـا قابـل توجه و بحـث اند. تاریخ معرفت شناسـی می 
تـوان در قالـب چند اپیسـتمه )نظـام دانایی و دانشـی که 
مبتنـی بـر پروبلماتیـک خاص خود اسـت، یعنـی حاوی 
مفروضـات  و  پاسـخ ها  و  پرسـش ها  نـوع  و  نـگاه  نـوع 
منحصربفـرد و متمایز از دیدگاههای پیـش و پس از خود 

اسـت(؛ مرتـب کرد. ایـن کار البته توسـط هاملین صورت 
نگرفتـه؛ وی تنهـا بـر اسـاس کرونولـوژی )زمان شناسـی 
تاریخـی شـکل گیری آرای شـناخت شناسـی( بـه طـرح 

ایـن آرا پرداخته اسـت.
بنیـاد  دیدگاه‌هـای اصالـت به یونـان  کهن می رسـد و در 
معنـی اصالـت سـازگاری بـا طبیعـت درونی خود اسـت. 
همـۀ ما با طبیعـت درونی خـود به یک میزان سـازگاری 
نداریـم، یـا به یک اندازه اصیل و منسـجم نیسـتیم و باید 
پذیرفت که هیچ سیسـتمی نمی‌تواند با نسـخه  برداری از 
معیـاری  بیرونـی و تحمیلی، دربارۀ  اینکه چه باید  باشـد، 
بـه سـازگاری بیشـتری بـا خـود نایـل شـود و بـه اصالت 
دسـتی ابد )نقـی زاده، 1379، ص 39(. اصالـت یـک کار 
هنـری، میزان راسـتین بودن وحدت ذاتـی، فرآیند خلاق 
و نمـود فیزیکـی آن کار و نیـز تأثیـرات پیـام آن در طول 
زمـان تاریخی آن اسـت. نقـی زاده اصالت داشـتن و دارای 
الگـو بـودن را یکـی از معیارهـای زیبایـی ماندگارمی داند 
و افلاطون انسـان سـنتی را کسـی می داندکه نسـبت به 
اصالـت خویـش وفــادار بمانـد و در حقیقت، اصــالت را، 
وفــادار به  سـنتی بودن می پندارد )بینای مطلق، 1385، 
ص 71(. ســند نـارا )1944( نیـز بر مفهـوم اصالت تاکید 
کـرده و معتقد اسـت توانــایی ما بــرای درک ارزش های 
میراثـی، بـه میـزان معتبـر یـا موثـق و در نتیجـه، اصیل 
بــودن منابع داده ها بستگی دارد. امّا در تفکر مدرن غالباً 
»شـکل« را مهمتریـن مشـخصه اصالت بافـت می‌دانند و 
به تبیین سـاز و کار اشکال و عناصر کالبدی، چون خــط 
و سطـح، در تکـوین و تعـیین ماهیت فضــا می پردازند؛ 
یعنـی بیشـتر بـه کمیـات پرداخته می‌شـود نـه کیفیات 
فضایـی. در مقابـل، حکمـای مسـلمان به اصالـت عوامل 
کیفـی در بافـت معتقـد بودند. در تفکر سـنتیِ معمـارانِ 
مـا در ماهیـت حجـم و فضا، اصالـت زاییـده عوامل کمی 
نیسـت بلکـه کیفیـات اسـت کـه فضـا را در یـک محیط 
تشـکیل می دهـد. اگـر فـرم از محتـوا جـدا گـردد، فضـا 
اصالت خود را بر اسـاس بینش افلاطــونی از دسـت می-

1.epistemological realism-objectivism
2.epistemological conceptualism-subjectivism
3.epistemological constructivism-nominalism

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             7 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

366

دهـد و به فــرم ظاهـری یا غیر اصیــل تعبیـر می گردد 
)نقـی زاده و امیـن زاده، 1382، ص 99(. 

هویـت و معمـاری دو مقولـه جدایی ناپذیـر و تاثیرگذار و 
متاثـر از یکدیگرنـد. مباحـث مرتبـط با هویت بیشـتر در 
مباحـث جامعه شناسـی  مـورد بررسـی قـرار میگیـرد. 
امـا بـه هـر روی بـا توجه بـه تاثیر معمـاری بر هویـت، از 
جملـه دغدغه هـا و دل مشـغولی های جامعـه معمـاران 
و دانشـجویان حـال حاضـر این رشـته در ایران محسـوب 
می شـود. در عرصـه معماری بحث از هویـت، تقلید از آثار 
گذشـته را بـه ذهن متبـادر میکند در حالی کـه هویت با 
تقلید از گذشـته متفاوت اسـت چرا که در بهـره گیری از 
آثار گذشـته اگر اشـکال و فرمها به طور خلاصه و جسـد 
گذشـته تکـرار شـوند نامـی جـز واپسـگرایی را نخواهند 

یافـت )نقـی زاده، 1379، ص 90(.
تقلیـد از گذشـته و نـوآوری دو صفـت متقابـل یکدیگرند 
کـه در بحـث از هویـت یـک دوئیـت ارزشـی را بـه خـود 
اختصـاص داده انـد. چـرا که نه گذشـته را به عنـوان یک 
کالبـد بـرای معانـی امـروزی بـه عنـوان هویـت امـروزی 
می تـوان پذیرفـت و نـه در قالـب نـوآوری صـرف، هویت 
)بـه خصـوص هویـت تاریخی( نقشـی را بـه عهـده دارد. 
»نوگرایـی مطلـوب، پذیـرش اصـول و ارزشـهای اصیل و 
فرهنگـی و هویت بخش گذشـته به همـراه تجلی مطابق 
نیـاز انسـان و نیـز بومـی نمـودن هـر آنچـه کـه از سـایر 
تمدنهـا وارد شـده و تزاحـم بـا ارزشـهای فرهنگی جامعه 

نـدارد، میباشـد« )نقـی زاده، 1379، ص 90(. 
مفهـوم هویـت در معمـاری پیش ازمـدرن به تبـع روزگار 
آن بـه شـکل امـروزی مطرح نشـده بـود. تاکیـد معماری 
گذشـته بر کرامت انسـان بود و معمـاری کارایی، پایایی و 
زیبایـی را بـرای تکریم مقام انسـان می خواسـت )حجت، 
1382، ص 65(. در دوران مـدرن بـه انسـان به عنوان یک 
کل بـا نیازهـای فیزیولوژیکی نگریسـته شـد و از نیازهای 
معنـوی و روحانـی او چشمپوشـی شـد. تحقـق کالبـدی 
ایـن دیـدگاه در حـوزه عمل به شـکلگیری شـهرها و آثار 
معماری متاثر از جریان عقلگرایی و فلسـفه پوزیتیویسـم 
)اثباتگرایی( منجر گشت و عملکردگرایی در رأس اولویتها 

قـرار گرفت. 

آلـن جیکوبـز و دانلد اپلیـارد )1987( کیفیت هایـی را به 
ترتیـب زیر برای دسـتیابی بـه فضایی مطلـوب و ماندگار 
فهرسـت نمودند کـه هویـت و اصالت، ازجمله آنها اسـت 
)گلـکار1380، ص 45(. مفهـوم اصالـت در مولفه‌هـای 
نامبـرده در حوزه مرمت شـهری نیز همچون دیگر هنرها 
)چنانچـه بتـوان آن را همردیـف دیگـر هنرهـا پذیرفـت( 
مخاطبین گسـترده ای دارد و با توجه به اینکه مردم بافت 
بـا ایـن مفاهیـم در تماس هسـتند، می‌توان بـه جایگاه و 
حساسـیت آن در مرمـت پی برد. از آنجـا که گواه تاریخی 
بر اصالت اسـتوار اسـت، اکنون اگر اسـتمرار زمانـی اثر در 
نتیجـه تکثیـر از اهمیت بیفتد آنچـه در واقـع در معرض 
خطـر قـرار می‌گیرد، اصالت اثـر یا تجلی آن اسـت؛ بدین 
معنـی که تکـرار بی حد و انـدازه از جایگاه اصالـت آن اثر 

کاسـته و ارزش آن از اعتبـار سـاقط می‌گردد.
در فرهنـگ معیـن واژه هویت به معنـی: آنچه که موجب 
شناسـایی شخصی باشـد، یا آنچه که باعث تمایز یک فرد 
از دیگری باشـد آورده شـده اسـت. به تعبیر ویلیام هانوی، 
مـا تـا ندانیم که  بودیـم، نمی توانیـم بدانیم که هسـتیم، 
یعنی شـناخت هستی ما درگرو شـناخت تاریخی ماست 
و تـا ندانیـم که چگونه به جایی که هستــیم رسـیده ایم 
نمی توانــیم بدانــیمک ه کجا می رویم )موثقـی و آیرملو، 

1385، ص 2(.
امـا هویـت در نگرش کلان به معنای تشـخّص، هسـتی و 
وجود و آنچه موجب شناسـایی شـخصی باشـد ]همچون 
شـخصیت یا کیفیت[ اسـت و بیانگر ویژگی هـای هر فرد 
یـا پدیـده ای می باشـد. »صدرالمتألهیـن« در ایـن مـورد 

معتقد اسـت: 
»هویـت هـر موجودی عبارت اسـت از نحوه خـاص وجود 
او  و در انسـان هــویت واحده اسـت که متشـان به شئون 
مختلـف می شـود. انسـان‌ها را مشـخصاتی هسـت که به 
واسـطۀ آن هـا هریـک از دیگـری متمایزند و تـا آخر عمر 
وحـدت شـخصیت در آن-هـا باقی اسـت و بـه آن هویت 

گویند« )حجـت، 1384، ص 57(. 
هویـت در ریشـه لاتیـن بـه معنای تشـابه و تداوم اسـت، 
یعنـی در آن هـم اشـتراک وجـود دارد هـم اسـتمرار، بـه 
عبارتـی آنچـه در طـول تاریـخ ثابـت و مشـترک مانده و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             8 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

367

تحـول و دگرگونـی تاریخـی روی آن اثر نگذاشـته اسـت. 
امـا نبایـد ماهیت پارادوکسـی هویت را نیـز فراموش کرد؛ 
بدیـن معنـی که هویت بطـور همزمان حامـل یک عنصر 
ایسـتا و پویاسـت، از یـک سـو رجـوع بـه مفهـوم هویـت 
بیانگـر اسـتمرار و تداوم تاریخی اسـت، اما از سـوی دیگر 
نبایـد ایـن واقعیـت را نادیده بگیریـم که هویـت دائماً در 
معـرض فرآینـد بازتعریف و بازتولید اسـت. بدیهی اسـت 
از نقطـه نظـر واژه شناسـی هویـت مترادف تاریـخ قلمداد 
می‌شـود. مثاًل وقتـی از شـهری بـی هویت یـا بافتی بی 
هویت سـخن به میان می‌آید، منظور آن اسـت که نشـانه 
ای از گذشـته را در خویـش نـدارد و یـا بـه عبارتـی هیچ 
گونـه رابطـه ای با گذشـته از آن برداشـت نمی‌شـود. این 
همـان دیدگاهی اسـت که فوکو برای چیسـتی هویت در 
معنـای نویـن آن با شـعار »ما باید سـرپیچی کنیـم از آن 
چیـزی که هسـتیم« بیان کـرده اسـت. امّا، هویـت برای 
انسـان سـنتی )مذهبی( دریک بافت سـنتی، باوری است 
کـه بـه مـدد ایمـان بـه غیب شـکل می گیـرد و سـازنده 
و پردازنـده پنـدار، کــردار و رفتـار اوسـت، در حــالی که 
انسـان مدرن )سکولار( خود به مــدد خود هویت خویش 
را می سـازد. هویـت در جامعه سـنتی، واحـد و الهی و در 
جامعه مدرن متکاثر و اکتسـابی اسـت.در یک نگاه سنتی 
هویـت انسـان مقـدم بـر وجـود اوسـت و در نـگاه مـدرن 

وجـود انسـان مقدم بـر هویت اومی‌باشـد.

فرهنگ، هويت و معماری شهری
آداب و رسـوم )شـیوه های عملکرد مرسـوم و خوکرده(، و 
عرف هـا )آداب و رسـوم مهـم تـری که دلالـت های مهم 

شایسـت و ناشایسـت دارند( از جمله روش هایی هسـتند 
کـه به بـروز هنجارهـا منجرشـده و فرهنگ را می سـازد. 
یـک هنجـار به معیار تثبیت شـده ای از آنچه کـه باید در 
یک فرهنگ خاص وجود داشـته باشـد، اطلاق می شـود. 
به شـهری که در آن هنجارها و معیارهای تثیت شـده ای 
مـورد اسـتفاده قـرار می گیـرد گفته می شـود کـه دارای 
سـاختاری هنجارمنـد اسـت )کوئـن، 1386، ص 158(. 
مفهـوم فرهنگ همراه با مفهـوم جامعه، یکی از مفاهیمی 
اسـت که در جامعه شناسـی کاربرد زیـادی دارد. فرهنگ 
عبـارت اسـت از ارزش هایـی که اعضای یـک گروه معین 
بـدان بـاور دارند، هنجارهایـی که از آن پیـروی می کنند 
و کالاهـای مـادی کـه تولید می کننـد. فرهنگ مجموعه 
قواعدی را می آفریند که شـکلِ سـاخته شـده، بازتابی از 
آن اسـت. مردم به کمک فرهنگ یعنی مجموعه ارزشـها، 
باورهـا، جهان بینـی و نظـام هـای نمادیـن مشـترک، به 
محیـط خـود معنی می دهنـد و فضای خالـی را به مکان 
تبدیـل مـی کنند. بدیـن ترتیـب محصول مـادی جامعه 
نشـانگر فرهنگ آن جامعه می باشـد. مهم ترین محصول 
مـادی یـک جامعـه، محیـط کالبـدی و معماری شـهری 
اسـت کـه جامعـه برای خـود بوجـود مـی آورد تـا در آن 
رشـد و نمـو کـرده و فرهنـگ را از نسـلی بـه نسـل دیگر 
منتقـل کنـد. پس کیفیـت کالبدی محیط نـه تنها متأثر 
از فرهنـگ کـه تأثیرگذار بر انتقال فرهنگ نیز هسـت. در 
ادامـه بـه بررسـی آرا و نظریات برخی طراحان شـهری در 
خصـوص نحـوه تأثیر فرهنگ و نظـارت اجتماعی بر نحوه 
شـکل گیـری اثـر معماری و توجـه آن به محیط شـهری 
در فراینـد شـکل گیری یـک معمـاری و طراحی شـهری 

هماهنگ و منسـجم پرداخته می شـود.
ارزشـها، آرمان های انتزاعی هسـتند، حـال آنکه هنجارها، 
اصـول و قواعد معناداری هسـتند که انتظـار می رود مردم 
آنهـا را رعایـت کننـد. هنجارهـا نشـان دهنده )بایدهـا( و 
)نبایدهـا( در زندگی اجتماعی هسـتند و آداب و رسـوم و 
عـرف و سـنت را بوجود می آورنـد. در اجتماعی که دارای 
سـاختار هنجارمند اسـت، فـرد از طریق اجتماعی شـدن 
مـی آمـوزد کـه در موقعیت هـای گوناگون چـه الگوهای 
رفتـاری پذیرفتنی اسـت و تفاوت میان الگوهـای رفتاری 

 
 

 و معماري شهري هويتفرهنگ، 
ها (آداب و رسوم مهم تري كه دلالت هاي مهم شايست و ناشايست هاي عملكرد مرسوم و خوكرده)، و عرفآداب و رسوم (شيوه
سازد. يك هنجار به معيار تثبيت شده اي از آنچه بروز هنجارها منجرشده و فرهنگ را ميهايي هستند كه به دارند) از جمله روش

اي مورد كه بايد در يك فرهنگ خاص وجود داشته باشد، اطلاق مي شود. به شهري كه در آن هنجارها و معيارهاي تثيت شده
). مفهوم فرهنگ همراه با مفهوم 158، ص 1386، گيرد گفته مي شود كه داراي ساختاري هنجارمند است (كوئناستفاده قرار مي

هايي كه اعضاي يك گروه جامعه، يكي از مفاهيمي است كه در جامعه شناسي كاربرد زيادي دارد. فرهنگ عبارت است از ارزش
عدي را معين بدان باور دارند، هنجارهايي كه از آن پيروي مي كنند و كالاهاي مادي كه توليد مي كنند. فرهنگ مجموعه قوا

بيني و نظام مي آفريند كه شكلِ ساخته شده، بازتابي از آن است. مردم به كمك فرهنگ يعني مجموعه ارزشها، باورها، جهان
بدين ترتيب محصول مادي  هاي نمادين مشترك، به محيط خود معني مي دهند و فضاي خالي را به مكان تبديل مي كنند.

ترين محصول مادي يك جامعه، محيط كالبدي و معماري شهري است كه جامعه . مهمجامعه نشانگر فرهنگ آن جامعه مي باشد
براي خود بوجود مي آورد تا در آن رشد و نمو كرده و فرهنگ را از نسلي به نسل ديگر منتقل كند. پس كيفيت كالبدي محيط نه 

رسي آرا و نظريات برخي طراحان شهري در تنها متأثر از فرهنگ كه تأثيرگذار بر انتقال فرهنگ نيز هست. در ادامه به بر
-خصوص نحوه تأثير فرهنگ و نظارت اجتماعي بر نحوه شكل گيري اثر معماري و توجه آن به محيط شهري در فرايند شكل

 گيري يك معماري و طراحي شهري هماهنگ و منسجم پرداخته مي شود.
رود مردم آنها را رعايت قواعد معناداري هستند كه انتظار مي هاي انتزاعي هستند، حال آنكه هنجارها، اصول وارزشها، آرمان

دهنده (بايدها) و (نبايدها) در زندگي اجتماعي هستند و آداب و رسوم و عرف و سنت را بوجود مي آورند. در كنند. هنجارها نشان
يت هاي گوناگون چه الگوهاي اجتماعي كه داراي ساختار هنجارمند است، فرد از طريق اجتماعي شدن مي آموزد كه در موقع

نظارت اجتماعي در واقع به «رفتاري پذيرفتني است و تفاوت ميان الگوهاي رفتاري شايسته و الگوهاي رفتاري ناشايست چيست. 
بسط فراگرد اجتماعي شدن اطلاق مي شود. اين نظارت به روش ها و وسايلي مرتبط است كه در جامعه به كار بسته مي شوند 

ا وا دارند كه خودشان را با چشم هاي يك گروه يا جامعه خاص تطبيق دهند. به گفته گيدنز (فرهنگ) به شيوه زندگي تا افراد ر
مربوط مي شود. (جامعه) به نظام  -عادات و رسوم آنها، همراه با كالاهاي مادي كه توليد مي كنند -اعضاي يك جامعه معين

، 1386(گيدنز،  »ه داراي فرهنگ مشتركي هستند به همديگر مربوط مي سازدروابط متقابلي اطلاق مي گردد كه افرادي را ك
 ). 56-55صص 

دركالبد و  يي(همگرا

)رفتار  

دركالبد و  ييگراوا(

 رفتار)

نمودار 1. تعریف هویت در جوامع مدرن و سنتی، ماخذ: 
حجت، 1384، ص 57.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                             9 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

368

شایسـته و الگوهای رفتاری ناشایسـت چیسـت. »نظارت 
اجتماعی در واقع به بسـط فراگرد اجتماعی شـدن اطلاق 
می شـود. این نظارت به روش ها و وسـایلی مرتبط اسـت 
کـه در جامعه به کار بسـته می شـوند تـا افـراد را وا دارند 
کـه خودشـان را با چشـم های یک گروه یـا جامعه خاص 
تطبیق دهنـد. به گفته گیدنز )فرهنگ( به شـیوه زندگی 
اعضـای یک جامعه معین- عادات و رسـوم آنهـا، همراه با 
کالاهـای مـادی که تولیـد می کننـد- مربوط می شـود. 
)جامعـه( بـه نظـام روابـط متقابلی اطالق می گـردد که 
افرادی را که دارای فرهنگ مشـترکی هستند به همدیگر 

مربـوط می سـازد« )گیدنز، 1386، صـص 56-55(. 
»ادمونـد بیکـن« )1979( نحـوه شـکل گیری معمـاری 
شـهری هماهنگ در نحوه رابطه معمارانی که در یک فضا 
امـا در زمـان های مختلـف کار کرده اند را جسـتجو کرده 
و بـا عنـوان کـردن )نظریـه شـخص ثانـی( مـی گوید که 
ایـن دومیـن طراح اسـت که با نحـوه عمل خویش تعیین 
مـی کند که آیا اثر معماری نخسـتین ارزشـمند اسـت و 
یـا آنکـه آن را بـی ارزش نشـان مـی دهـد. بـه عبارتی، با 
رویکـرد خود به جامعه و پذیرش یا نفی فرهنگ گذشـته 
تعیین می کند که آیا اثر و خلق هنری شـخص نخسـت 
تـداوم یافته و یا از بیـن بـرود )Bacon،1979:109(. این 
رویکردی اسـت که طراحان دوران رنسـانس با هدف خلق 
فضای شـهری طراحی شـده اتخـاذ کـرده و از جلوه گری 
معمارانـه آثـار خود به نفـع هماهنگی در فضـای عمومی 
چشـم مـی پوشـیدند. ایـن کاملاً یـک رویکـرد فرهنگی 
خـاص اسـت کـه طـراح، هماهنگـی محیـط را بـر ایجاد 

معمـاری شـهرت برانگیز بـرای خود ترجیح داده اسـت.
شـاید همیـن بسـتر باشـد کـه فرهنـگ در تعامـل بـا 
معمـاری، به شـکلگیری سـکونتگاه های بشـری معطوف 
شـده اسـت. البته به قـول امـوس راپاپورت مدلها اسـاس 

تمامـی مجتمع های زیسـتی می باشـند و اصولاً انسـانها 
بـر اسـاس مفاهیـم و کیفیـات محیـط زیسـت و نـه بـر 
اسـاس کیفیـات ذهنی آن بـه عکس العمـل و تجربه می 
پردازنـد. بدیـن ترتیب با اسـتفاده از این تغییـر، می توان 
تغییـرات فرهنگی مجتمع های زیسـتی را بررسـی نمود 
و به مقایسـه بخشـهای بومی معماری پرداخت )موریس، 
1384، فصل آخر: منشـا فرهنگی مجتمع های زیسـتی، 

راپاپـورت، ص 437(.
فرهنگ گرايي در معماري و شهرسازي

گرچه تعاریـف متفاوتی از فرهنگ گرایی وجـود دارد1، در 
ایـن جـا بـه چنـد تعریـف از صاحب نظـران این رشـته و 
بـه تحلیل ایـن دیدگاههـا پرداخته می شـود. پـارخ یکی 
از صاحبنظـران چندفرهنگـی، »فرهنگ گرایـی« را ناظـر 
بـر هرگونـه تفـاوت و هویـت نمی دانـد بلکـه آن دسـته 
از تفاوت هـا و هویت هـا را شـامل می شـود کـه ریشـه 
در فرهنـگ- بـه معنـی مجموعـه عقایـد و اقدماتـی کـه 
گروه هـا و مـردم خویش-فهمـی، جهان فهمـی و زندگی 
فـردی و جمعی خـود را با آن ها سـازمان می دهند- دارد. 
ایـن تنـوع فرهنگـی در یـک نظـام معنایی و مشـترک و 
تاریخی ریشـه دارد. بنابراین وی چندفرهنگ گرایی راهی 
بـه تنوع فرهنگـی یا تفاوت هـای مبنتی بر فرهنـگ و نه 
هـر تفاوتـی قلمـداد کرده اسـت. لـذا وی تنـوع فرهنگی 
در جوامـع مـدرن را بـر پایه سـه نـوع تنوع تشـریح کرده 

است: 
1-»تنـوع نگرشـی«: زمانی کـه برخی اعضـای جامعه 
نسـبت بـه ا صـول و ارزش هـای فرهنگ حاکم به شـدت 
منتقـد بـوده و درصددنـد ارزش های دیگـری را جایگزین 

آن نمایند؛ و 
2-»تنـوع خـرده فرهنگـی«: کـه اعضـای چنیـن 
فرهنگـی ضمـن اشـتراک ارزشـی و معنایـی بـا فرهنگ 

را  ایدئولوژیکی نظام جدید جهانی« که در سال 1999 منتشر کرد، فرهنگ  1. »والرشتاین« در مقاله‌ای تحت عنوان »فرهنگ و میدان جنگ 
گسترده‌ترین مفهوم در علوم اجتماعی بیان کرد. از نظر وی لغت فرهنگ طیف وسیعی از معانی را شامل می‌شود و شاید بتوان گفت منبع خیلی از 
مشکلات هم می‌باشد. از نظر وی بر طبق دیدگاه انسان شناسان می‌توان گفت همه افراد دارای یک سری خصیصه‌ها و ویژگی‌های مشترک می‌باشند، 
برخی از افراد دارای خصیصه‌های مشترکی با برخی دیگر از افراد می‌باشند و همه افراد، یک سری خصیصه‌ها و ویژگی‌هایی را دارا می‌باشند که با 
خصیصه‌های هیچک‌س یکسان نیست. می‌توان یک مدل را ارائه نمود که دارای سه وجه می‌باشد: »1. ویژگی‌های عام که همه افراد واجد آن می‌باشند؛ 
2. مجموعه‌ای از ویژگی‌ها که باعث می‌شود شخص عضو یک گروه تعریف بشود )به خاطر داشتن یک سری ویژگی‌های مشترک با اعضای آن گروه(؛ 

3.  ویژگی‌هایی که مختص خود فرد می‌باشد.«

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                            10 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

369

مسـلط در تلاشـند تـا در چهارچـوب همـان »فرهنـگ 
فضایـی«، فضایی برای سـبک زندگی متفاوت یا سـاختار 

خانوادگـی نامتعـارف ارائـه کننـد؛ 
3-»تنـوع انجمنی یا جامعـه ای«: شـامل گروه هایی 
در جوامـع مـدرن تـوام با نوعـی خودآگاهـی و اجتماعات 
کـم و بیـش سـازمان یافتـه اسـت کـه بر طبق سیسـتم 

اعتقـادی و عمـل خـاص خـود زیسـت میک نند1. 
عالوه بر اینهـا، راپاپـورت در مقاله ای با عنـوان »تاملاتی 
بیشـتر بـر فرهنـگ و محیـط«؛ ترجمـه زهـرا غزنویـان 
چنین اشـاره می-کند: نقش فرهنـگ در محیط‌های غیر 
مسـکونی احتمـالاً می‌تواند با تغییر مقیـاس، تغییر کند؛ 
به عنوان مثال، سـاختمان‌‎های اداری ممکن اسـت نتوانند 
مشـخصاً فرهنگـی باشـند، فضـای داخلی، سـازمان‌دهی 
محیط‌هـا، عبـارات سلسـله‌مراتبی، عبـارات موقعیتـی و 
بـه همیـن ترتیـب بقیـه بخش‌ها ممکـن اسـت متفاوت 
از فرهنـگ باشـند. در ادامـه مقوله فرهنگ و شـکلگیری 
فضاهـای شـهری به اختصـار مورد اشـاره قـرار می گیرد. 
در جسـتجوی »ماهیت شـناخت شناسانه محيط مصنوع 
انسـان« بـه معنـای عـام، دو دیـدگاه »ذهنـی و عینـی«، 
»فلسـفی و علمـی« و یـا »کیفـی و کمـی« قابـل طـرح 

هستند:
1.دیـدگاه اول؛ نگرشـی کیفی اسـت، در ایـن نگرش اثر 
معمارانـه یـا شهرسـازانه، از جنبه هـای زیباشـناختی یـا 
روان شـناختی مثل زیبایـی، مطلوبیت، عظمـت، وحدت 
و یـا از بـاب بعضی مفاهیم اعتقـادی و یا متافیزیکی مورد 

مطالعـه قرار می گیرد )شـیخ زیـن الدیـن، 1376(؛ 
2.دیدگاه دوم، نگرشـی کمی اسـت که بیشـتر چشم به 
جنبه هـای ملمـوس و کاربـردی اثـر دارد. مـواد و مصالح، 
خصوصیـات عملکـردی، فـن آوری، اندازه هـا و تناسـبات 

و موضوعـات ایـن برخـورد بـه شـمار می رونـد. بر همین 
اسـاس شـهر مقوله ای علمی می گردد چـون ابعاد عینی 
و کاربـردی آن در همـه زمینه هـای اجتماعـی، اقتصادی، 
کالبـدی، و فضایـی بـا ضوابـط و معیارهـای علمـی قابل 
سـنجش و ارزش گذاری اسـت و به این اعتبار، لازم اسـت 
بـه شـهر و اجـزای فضایـی آن ماننـد یـک مقولـه علمی 

نگریسـته شود.
»گلـکار« )1380، ص 38-65( معتقد اسـت که »کیفیّت 
طراحـی شـهری« را مـی تـوان بـه عنـوان برآینـد سـه 
نیـرو )مولفـه( »کیفیّـت عملکـردی، کیفیّـت تجربـی- 
زیباشـناختی، و کیفیّت زیسـت مُحیطی« شـهرها درنظر 

گرفت:
1.»کیفیّت عملکـردی« از یک سـو دربرگیرنده تامین 
حرکت و دسترسـی سهل و آسـان  پیاده ها و سواره ها به 
مراکز جاذب شـهری اسـت و از سـویی دیگر، دربرگیرنده 
عملکردهـای دیگری همچـون تفریح غیرفعال، تماشـای 
مـردم و مراسـم گوناگـون نیز بـوده تا ضامن سـرزندگی و 

غنـای تجربه فضایی شـهر گردند؛
2.»کیفیّت تجربی- زیباشـناختی« بـه دریافت های 
ادِراکـی، شـناختی و ترجیحـات مُحیطـی افـراد در قبال 

فضاهـای شـهری سـروکار دارد؛ و درنهایت،
آن  بعـد خـرد  در  3.»کیفیّـت زیسـت مُحیطـی« 
فضاهـای شـهری اسـت و در بعـد کلان دغدغـه پایداری 

زیسـت مُحیطـی شـهری را دارد.
هويت و برنامه ريزي فضايي 

رونـدي بـراي بهره ورسـازي و آرايـش منطقـي، حفـظ 
تعـادل، تـوازن و هماهنگـي بيـن جمعيـت و تأسيسـات 
اقتصـادي و اجتماعـي ايجـاد شـده توسـط آن در فضـاي 
کشـور و جلوگيـري از بـروز عـدم تعـادل و بازتابهـاي 

1. به نظر برخي فرهنگ گرایی با تمرکز بر مقوله فرهنگ، هم به شیوه های روابط متقابل و تعامل فراملی بین فرهنگ های دو یا چند کشور و هم به 
طور خاص به هویت های چندگانه و متکثر در درون مرزهای یک ملت واحد دلالت دارد؛ لذا با ابتنای تعریف خود بر رابطه حوزه عمومی و خصوصی 
معتقدند که چندفرهنگ گرایی در جامعه ای متضمن برابری فرصت ایجاد می شود؛ جامعه ای که در حوزه عمومی بسیط و یکپارچه، اما در موضوعات 
و مسائل خصوصی و جامعه ای متنوع می باشد. بنابراین می توان گفت در مجموع فرهنگ گرایی مبارزه برای به رسمیت شناختن شدن و مسئله تنوع 
و تکثر فرهنگی- هویتی و نسبت آن با هویت جامعه-ای و حقوق اقلیتها و سیاستگذاری عمومی است. اما مسئله مهم دیگر در خصوص فرهنگ گرایی 
منشا و منبع آن است. برخی معتقدند که سه عامل در پیدایی چندفرهنگ گرایی دخیل بوده است: مهاجرت بین المللی بعد از جنگ جهانی دوم به 
کشورهای غربی و در پی آن تغییر ترکیب انسانی این جوامع، فرایند جهانی شدن و اهمیتی ابی عنصر فرهنگ از دهه 70 به بعد و رواج مکاتب نوین 

فکری همانند جامعه گرایی و رهیافت های متعدد آن به شمار می روند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                            11 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

370

تخريبي و منفي در فضاي سـرزمين میباشـد )اشـکوري، 
1376، ص 47(. پاتریـک گـدس می گوید که »شـناخت 
شـهر درگرو شـناخت عوامل جغرافیایی و تاریخی اسـت، 
در واقـع قبـل از هرگونـه اقدامی در شـهر باید روح شـهر 
را شـناخت« )حبیبـی و مقصـودی، 1386، ص 42(. آثـار 
تاریخـی و فرهنگـی بعنـوان ظاهـر و تجسـم فیزیکـی 
فرهنـگ هر جامعه دارای ارزش های ذاتی و آرمانی اسـت 
کـه بـا اسـتحصال و حفاظـت از آنهـا، پویایی و شـفافیت 
عناصـر فرهنگـی اجتمـاع هـای دارای ایـن ارزش هـا را 
بدنبـال خواهد داشـت. ضرورت بررسـی ارزشـهای میراث 
فرهنگی از این باب نیسـت که نیازمند اثبات آن هسـتیم. 
تقریبـا هر کتـاب مربوط بـه این زمینه با جملات مشـابه 
ارزشـهای میـراث فرهنگـی را مفـروض قلمداد کـرده اند. 
آنچـه نیـاز بـه بررسـی دارد ابهاماتـی اسـت کـه در نحوه 
ارزیابـی این ارزشـها وجود دارد. ما از بیـن آثار باقیمانده از 
گذشـته معمـولا بـه آن چیزهایـی توجه می کنیـم که با 
ارزش )significant( تلقـی گردیده اند. برای تعیین آنکه 
چـه چیز بـا ارزش اسـت بایـد به ارزشـها مراجعـه کنیم. 
ایـن ارزشـها بایـد تحلیـل و سـپس هماهنگ گـردد تا با 
ارزش بـودن اثـر تاریخـی تعیین گـردد« )حجـت،1380، 
ص94(، ارزشـهای موجـود درآثـار تاریخـی زمانـی را می 
تـوان در قالـب واژه هـای مشـخص و معین ایـن ارزش ها 
دسـته بندی کرد. ارزشـهای موجود در بناهای تاریخی در 

قالـب سـه دسـته کلی تقسـیم بندی می شـود:

1.اول: ارزشـهای هیجانی: الف- حیرت انگیز؛ ب- هویتی؛ 
پ- پیوستگی؛ ت- معنوی و نمادین. 

2.دوم: ارزشـهای فرهنگـی و تربیتی: الف- اسـنادی؛ ب- 
تاریخی؛ پ- باسـتان شناسـی؛ ت- قدمـت؛ ث- کمیابی؛ 
ج- زیبایـی شـناختی و نمـادی، چ- معمـاری، ه- فضـای 
شـهری- بوم شـناختی- منظـر، خ- علمـی و تکنولوژی؛ 
ب-  کارکـردی،  الـف-  کاربـردی:  ارزشـهای  3.سـوم: 
اقتصادی، ج- اجتماعی، چ- آموزشـی، ه- قومی و سیاسی 

.)6 ص   ،2003،Feilden(
هويت و مكاتب مداخله در بافتهای تاریخی

1-»مکتـب کارکردگرایـی«: ایـن مکتـب در صفـت 
خـاص نظام پذیری گروه هـا، نهادها و سـازمانهای بزرگتر 
اجتماعـی بـه عمق مـی-رود، در همـان حال به سـازمان 
داخلی، مشـخصات سـاختی و مناسبات مشترک آنها می 

پـردازد )شـکویی، 1385، ص 199(.
2-»مکتب خردگرایی«: آلدورسـی از معماران ایتالیایی 
و از پیـروان ایـن مکتـب، معمـاری بناهای تاریخـی را در 
برگیرنده خاطرات، افکار و آثار و نسـل متعدد در گذشـته 
مـی دانـد و نقـش آن را در خلق هویت، اساسـی می داند 

)حبیبی و مقصـودی، 1381، ص 46(.
3-»مکتـب فرهنگ گرایـی«: نظریـه پـردازان ایـن 
مکتـب، از جملـه کامیلوسـیت، لـودوک، جـان راسـکین  
طـی سـالهای )1940-1818( توجـه به میـراث فرهنگی 
و جلوگیـری از نابـودی تاریخ گذشـته را بسـیار با اهمیت 

نمودار 2. ارزیابی ارزشهای فرهنگی در مداخله در بافتهای تاریخی؛ 
ماخذ: Randall Mason، 2002 و بنقل از احدنژاد، 1391.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                            12 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

371

و ضـروری مـی داننـد. همچنین توجه بـه فرهنگ ملی و 
سـنتهای قدیمی در توسـعه شـهری و بهسـازی و مرمت، 
تکمیل بناها به سـبک گذشته و کاربری موزه ای و مرمت 
و بافت بناهای شـهری موجب پابرجا و زنده ماندن تمدن 
شـهری می داننـد. همچنین این مکتب معتقد اسـت که 
مفهـوم فرهنگی شـهر بر مفهـوم مـادی آن تقـدم دارد و 
شـهر فقـط از سـازمانهای اجتماعـی- فرهنگـی زنده می 
شـود. برگشـت به گذشـته و توجه به زیباشناسـی نیز از 
مشـخصات دیگـر ایـن مکتب اسـت )زیـاری، 1384، ص 

.)14
تكنولوژي و معماري

تكنولـوژي اساسـاً مجموعـه ابـزاري اسـت كه گسـترش 
اختيـارات انسـان را فراهـم سـاخته و بشـر هميشـه بـه 
تكنولـوژي وابسـته بوده اسـت. تكنولـوژي يعنـي توانايي 
ابزارسـازي و اكنـون مبنايـي بـراي توليد ثروت بيشـتر از 
طريـق افزايـش بهـره وري اسـت. »برنـارد گنـدرن« مي-

نويسد:
»تكنولـوژي بـه هـر دانـش عملي نظـام يافتـه اي اطلاق 
مي شـود كـه بـر تجربه و يـا نظريـه عملي مبتني باشـد 
و تـوان جامعـه را در توليـد كالاها و خدمـات افزايش دهد 
و در قالـب مهارتهـاي توليد و سـازمان ها يا ماشـين آلات 

تجسـم يابـد« )شـاهرودي، 1383، ص 125(.
كم كم پيشـرفت هـاي تكنولوژيكي ابداع روشـهاي جديد 
يـا پيدايـش مصالح جديد بـا مقاومت بـالا امكاناتي فراهم 
كـرد تا سـاختمان ها از قيـد و بند بكارگيـري مصالح رها 
شـوند. پـس معماري از اصـل خود، يعني تكنولـوژي زاده 
شـد؛ بطـور مثال ميـس وندروهه كسـي بود كه بـا قدرت 
تمـام بدعـت را آغـاز كـرد. بـا وجـود اينكـه در آن زمـان 
تكنولـوژي بـه انـدازه امروز پيشـرفته نبود، امـا او با عريان 
سـاختن تير و سـتونها، اسـتفاده از خرپاهاي نمايان روي 
بـام، قابهـاي فضايي نمايان، دهانه هاي وسـيع و اسـتفاده 
از شيشـه به ابعاد بي سـابقه، فضاهاي گشـوده و پيوسـته 
و شـفافي پديـد آورد. ايـن معمـاري مـدرن بعـد از جنگ 
جهانـي دوم بـا اعتقادي كه بـه تكنولـوژي و فنون جديد 
داشـت، مسـيري بـراي رسـيدن بـه سـبك هاي تـك باز 
كرد. سـب ك »هاي تك«، تكنولوژي را مهمترين دستاورد 

مدرنيته و آن را عامل توسـعه و پيشرفت و مشخصه اصلي 
قـرن بيسـتم مي داند .معماران »هاي تك«، با خوشـبيني 
بـه علم، تكنولوژي را در سـاختمان به نمايش گذاشـتند؛ 
مثـل نمايـش فرآيند اجـرا و سـاخت بنا، نمايـش اجزاي 
سـازه اي و تأسيسـاتي و بهـره گيـري از سـازه بـه عنـوان 
نيرويي زيبايي-بخش در سـاختمان. عصر سـلطه صنعت 
در معمـاري مـدرن تبديـل به فراصنعـت در دوره پسـت 
مـدرن شـد و اهميـت دادن بـه تكنولـوژي تـداوم يافـت 

)وفامهـر و مجيـدي، 1386، ص 14(.
هنگامي كـه از تكنولـوژي مـدرن و ورود آن بـه عرصـه 
معماري سـخن گفته مي شـود، چيزي كه بيشـتر از همه 
بـه ذهن بسـياري خطـور مي كنـد، كامپيوتـر و تأثير آن 
بـر معمـاري دنياسـت. در هنـر و مخصوصاً هنـر معماري 
كـه بايـد از ذهنيـت بـه عينيت برسـد، هنرمند يـا طراح 
بايد بتواند بوسـيله ابـزاري قدرتمند و توانـا آنچه در ذهن 
دارد، بـراي سـايرين قابـل درك كند. از قرن ها و سـالهاي 
گذشته، معماران از ابزارها و روش هاي متعددي به منظور 
انتقـال ايده هـاي خود اسـتفاده مي كردند؛ مثـل طراحي 
بـا قلـم )اسـيكس(، نقشـه هاي دو بعـدي، تصاويـر سـه 
بعدي)پرسـپكتيو( و مدل هاي سـه بعدي)ماكت(. در اين 
روش هـا، امكان دسـتيابي به ديدهاي سـه بعـدي از تمام 
زوايـاي فضاهـاي معمـاري نبود؛ امـا در سـال هاي اخير و 
بـا روي كار آمدن تكنولوژي گرافكي كامپيوتري، تغييرات 
شـگرفي در ايـن زمينـه پديد آمـده كه نتايج مثبـت آن، 
باعث شـده كـه با سـرعت فراوانـي همه گير شـود. با اين 
سيسـتم، معمار اين توانمنـدي را يافته كه بدون ترسـيم 
تصاويـر فـراوان دسـتي براي نمايـش گوشـه اي از فضاي 
خـود، بـا تصاوير سـه بعدي ثابـت و متحرك )انيميشـن( 
كامپيوتـري، بـه راحتي به تمام زواياي كارش دسـت يابد. 
ميتـوان به تعدادي از محاسـن بكارگيـري از كامپيوتر در 

فرآينـد طراحي اشـاره كرد:
1. طراحـي، كنتـرل و ويرايـش طـرح توسـط طـراح بـا 
صـرف كمتريـن زمان و بيشـترين امكانات در مقايسـه با 

سيسـتمهاي قديمـي تجسـم بصري؛
2. امـكان انتقـال دقيـق ايـده و كليـه موارد فنـي مربوط 

آن؛ به 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                            13 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

372

3.امـكان ايجـاد پايگاه اطلاعاتي سـه بعدي كـه تا آخرين 
مراحل اجـرا قابل اسـتفاده خواهد بود؛

4.معرفـي دقيـق گرافكيي طـرح جهت ارائـه در مكانهاي 
مختلف؛

5.سـرعت و دقت در محاسـبات و گزارش گيـري در مورد 
طرح.

اسـتفاده از اين سيسـتم نه تنها روشـهاي متنوع و آساني 
را بـراي ارائـه طرح هـاي معماري پديـد آورده و مـي آورد، 
بلكـه نـرم افزارهاي متعدد بـه معمار و طـراح كمك هاي 
شـاياني در جهت محاسـبات و طراحي هاي اوليه هم مي 
نماينـد، بطـوري كه بسـياري از طرح هاي مـدرن امروزي 
بـدون كمـك محاسـبات كامپيوتري محقق نمي شـدند؛ 
بطـور مثـال، كامپيوتر بـراي فرانك گهـري در گوگنهايم 
بيلبائـو يا سـانتياگو كالاتراوا در بسـياري از طـرح هاي آن 
نـه تنهـا ابزاري مطمئـن، بلكه سرنوشت سـاز بوده اسـت 

)وفامهر و مجيـدي، 1386، ص 16(.
سنجش ميزان كاربست تكنولوژي در معماري

تكنولـوژي مي  توانـد منشـأ خيـر يـا شـر باشـد كـه اين 
تـا حد زيـادي به شـيوه مديريـت آن بسـتگي دارد .براي 
مديريـت درسـت تكنولـوژي بايـد بـا ديد همـه جانبه اي 
بـه آن نگريسـت و همـه پيامدهـاي آن را در نظـر گرفت. 
هرچـه دانش انسـان دربـاره بكارگيري و توسـعه يك نوع 
از تكنولوژي بيشـتر باشـد و تمام تأثيـرات آن بر جامعه و 
محيـط در نظر گرفته شـود، غافلگيري و اشـتباه كمتري 
رخ خواهـد داد. اسـتفاده آگاهانه از تكنولوژي، انسـان را از 
پرداخـت جرائم سـنگيني مثـل تخريب محيط زيسـت، 
تهديد سالمتي بشـر، نابـودي مهارت ها، بيـكاري و حال 
و هـواي غيرانسـاني حفـظ مي كنـد. در بررسـي تأثيرات 
تكنولـوژي، هـم تأثيـرات آنـي و آشـكار بايد مدنظـر قرار 
گيرنـد و هـم تأثيرات غيرآنـي و غيرآشـكار آن بايد توجه 

انسـان را جلـب كنند. 
نشـريه  در  كانـادا  علـم  شـوراي  رئيـس  »سـولاندت« 
)science Solandt( سـال 1969 ماليدي مي نويسـد: 
جامعـه بايـد به گونه اي سـازماندهي شـود كه بخشـي از 
تواناتريـن و شايسـته ترين دانشـمندان آن همـواره به كار 
پيش بيني تأثيـرات درازمـدت تكنولوژي جديد بپـردازد. 

ارزشـيابي بـه معنـاي اعمال نوعـي معيار اسـت كه معيار 
بـه هدف ارزشـيابي بسـتگي دارد. در واقـع ارزيابي، تلاش 
نظـام منـد بـراي پيش بينـي پيامدهـاي يـك تكنولوژي 
خـاص در تمامي حوزه هايي كه محتماًل با آن تكنولوژي 

تعامـل دارند، اسـت.
 امـروز هر جا سـخن از تكنولـوژی به میان می آیـد، انواع 
ماشینها، كامپیوترها، سـاختمانهای بزرگ، وسایل ارتباط 
جمعـی و دیگـر ابـزار و آلات موجـود در صنایـع و نقـش 
موثـر آنهـا در اقتصـاد و فرهنگ جامعـه، در ذهن انسـان 
تصویـر مـی شـود، طبیعی اسـت كه ایـن وسـایل همان 
دسـتاوردهای تكنولـوژی اسـت كـه پاسـخگوی نیازهای 
اساسـی بـرای انسـان معاصـر می‌باشـند، امّـا چنانچـه به 
مسـیر تكنولـوژی بنگریـم كـم وبیـش بـه منشـاء برخی 
پدیـده هـا پی مـی بریم، بـه اینكه هـر پدیـده صنعتی و 
یـا سـاختمانی ازكـدام الگوی زنـده طبیعت الهـام گرفته 
اسـت، شـاید در آن صـورت تکنولوژی جلوتـر از زمان گام 
بـردارد، بنابـر ایـن لازم اسـت ارتباطـی با اصـول منطقی 
و علمـی بین سیسـتمهای ماشـینی و سیسـتم‌های زنده 
پدیدار شـود. پـس می توان گفت تکنولوژی زنده اسـت و 

نمودار 3. چرخه طراحي روزنبرگ و ايكلز؛ ماخذ: مظفر و 
خاك زند، 1387، ص 54. توضيح تصوير: بر اساس نمودار 

استفاده از تكنولوژي در معماري در مرحله طراحي و اجرا را 
توامان دربرمي گيرد كه در چرخه فوق موردنظر بوده است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                            14 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

373

همیشـه و در همـه حال پویاسـت.
معمـاری خـود زاییده تکنولوژی می باشـد بـه این معنی 
کـه بـا علم و تکنولـوژی گره خورده و در ارتباط مسـتقیم 
بـا آن می باشـد، تكنولوژی ما در معماری اسـت، معماری 
همیشـه بـا تکنولـوژی روز همـراه بـوده اسـت و بـه نظر 
مـی رسـد کـه شـاید در بعضـی مـوارد این جامعه اسـت 
کـه از تکنولـوژی روز عقـب مـی افتد، بنابرایـن نمی توان 
گفـت کـه تکنولـوژی چیزی جـدا از معماری اسـت، و در 
طـول تاریخ ظهـور معماری که خـود نوعـی از تکنولوژی 
نمی توانیـم  هیچـگاه  اسـت  مشـاهده  قابـل  می باشـد 
بکارگیـری، فـن آوری و تکنولـوژی روز جامعـه آن زمـان 
را در آثـار معمـاری گذشـته و یـا حـال نادیـده بگیریـم. 
در واژه Architechture بـه معنـی معمـاری كـه اكنون 
در زبان‌هـای اروپایـی یـا بیشـتر آنهـا رایـج اسـت،‌ تـِخ یا 
 technology اصـل یونانـی دارد و در واژه )tech( تـِك
نیـز موجود اسـت و ایـن خود مؤیـد این معنی اسـت. در 
زبان فارسـی نیز معـادل کلمه تکنولوژی کلمـه فن آوری 
وعلـم به صنایـع و حرفه ها آورده شـده اسـت،بنابراین آیا 
مـی تـوان تاثیر چیزی بـه نام تکنولـوژی را بـر روی خود 
آن چیز بررسـی کرد؟ اگـر در خصوص تاثیر تکنولوژی بر 
معماری سـخن بـه میان آید بایـد گفت که اگـر معماری 
و تکنولـوژی بـا یکدیگر همگام و همقدم باشـند این تاثیر 
نامحسـوس می باشـد،ولیکن اگـر معمـاری از تکنولوژی 
عقـب بیفتـد و همگام و هم قدم نباشـد خوب مسـلما در 
زمـان همـگام کـردن ایـن دو با یکدیگـر این تاثیـر کاملًا 
محسـوس مـی باشـد و باعـث دگرگونیهایـی در معماری 

خواهد شـد.
در ايـن راسـتا، يكـي از مدل هايـي كه جهـت پيش بيني 
اسـتفاده از تكنول‍وژي هـاي نويـن مطـرح شـد، »مـدل 
پذيـرش تكنولو‍ـژي دیویـس« مي باشـد. مـدل پذيـرش 
تكنولـوژي به عنوان جريان پيوسـته علـّي از توالي باورها، 
نگرشـها و رفتارهـا تئوريـزه شـده اسـت بديـن معنـا كه 
اسـتفاده واقعـي از يـك تكنولو‍ژي تحت تأثيـر تصميم و 
اراده رفتـاري بـوده كه در اين اراده نگـرش و ديدگاه كاربر 
نقـش مؤثـري دارد. در ايـن بيـن دوعامل منفعـت ادراك 
شـده و سـهولت كاربـرد تكنولو‍ـژي پايـه گـذار نگـرش 
فـرد خواهـد بـود. نمـودار 1 نمـاي كلـي مـدل پذيـرش 
 2002 ,Chen & et.al(.تكنولـوژي را نشـان مـي دهـد
ايـن   )848.p  ,2011 ,and Un Jan & Contreras
مـدل چرايي پذيرش يـا رد تكنولوژي اطلاعات را توسـط 
كاربـران بيـان كرده و بـه توضيح و پيش بينـي رفتارهاي 
 Legris &( .افـراد در موقعيت-هـاي خـاص مـي پـردازد
p ,2003 ,et.al.192( يـك هـدف كليـدي مدل پذيرش 
تكنولو‍ژي آن اسـت كه مبنایی را براي سـنجش و ارزیابی 
پيامـد متغيرهـاي خارجي بـر مقاصد، نگرش هـا و عقايد 
درونـي فراهم آورد. اين مدل نشـان مي دهد كه سـهولت 
اسـتفاده ادراك شده و منفعت ادراك شده دو عامل بسيار 
 Legris &(مهـم در اسـتفاده از يـك سيسـتم مي باشـد
 ,and Hernandez & et.al  192.p   ,2003  ,et.al
p ,2008.114(. منفعـت ادراك شـده اشـاره بـه باور يك 
فرد دارد كه به چه ميزان اسـتفاده از يك سيسـتم خاص 
عملكرد كاريش را توسـعه مي بخشـد. همچنين سهولت  

نمودار 4. مدل پذيرش تكنولو‍ژي ديويس، ترسيم نگارنده.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                            15 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

374

كاربـرد ادراك شـده عبارتسـت از ميزان باور فـرد از اينكه 
اسـتفاده از يك سيسـتم خاص تلاش چنداني را به دنبال 

 .)114.p ,2008 ,Hernandez & et.al( نـدارد
 بـراي نيـل بـه چنيـن هدفـي، ارنسـت بـراون در كتـاب 
ارزيابـي و پيش بينـي تكنولـوژي خـود، گام هـاي زيـر را 

پيشـنهاد مي دهـد:
1.گام اول: نخسـتين چيـزي كـه پيـش از شـروع 
ارزيابـي تكنولـوژي بايد مشـخص شـود، موضوع 
مورد نظر اسـت. ايـن موضوع معمـولاً يـك تكنولوژي 
اسـت، ولـي مـي توانـد يـك مسـأله اجتماعـي قابل حل 
توسـط تكنولـوژي هم باشـد. موضـوع مهم ديگـر، قلمرو 
ارزيابـي اسـت. تعييـن قلمـرو صحيـح، نخسـتين بخش 

ارزيابـي صحيح اسـت.
يـا  نظـر  مـورد  تكنولـوژي  2.گام دوم: تشـريح 
تكنولوژي هـاي مرتبـط با حـل مسـأله اجتماعي 
مـورد بحـث اسـت. عالوه بـر ايـن، تكنولوژي هـاي 
جايگزين، مكمل و رقيب هم بايد بررسـي شـوند و درباره 
مسـيرهاي توسـعه احتمالـي همـه آن هـا نيز انديشـيده 

شود.
3.گام سـوم: بايد روي اين سـؤال محـوري تمركز 
كـرد كـه از تكنولوژي مـورد نظر بايـد چه منافعي 
را انتظـار داشـته باشـيم؟ چـه نيازهايـي را بـرآورده 
مي سـازد و چـرا از تكنولوژي هـاي موجود يـا رقيب بهتر 

است؟
4.گام چهـارم: توسـعه يـا بكارگيـري تكنولـوژي 
موردنظـر، ممكن اسـت چه خطرات يـا پيامدهاي 
نامطلوبـي را بـه دنبـال داشـته باشـد؟ خـوب يـا 
بـد بـودن پيامدهـاي تكنولـوژي مثـل مزاياي آن بسـيار 
جانبـي  پيامدهـاي  تمـام  بـه  بايـد  اسـت.  بحث انگيـز 
تكنولـوژي كـه ممكـن اسـت مخـرب محيـط طبيعـي، 
خطرنـاك بـراي سالمتي بشـر يـا مضر بـه حـال جامعه 
باشـند، و همچنيـن تأثيراتي كه ممكن اسـت زنجيرهاي 
از رويدادهـاي غيرقابـل پيـش بيني و پرمخاطـره را فعال 

سـازند، توجـه كافـي مبذول داشـت.
5.گام پنجـم: گام پايانـي بـراي ارزيابـي، شـامل 
تحليل گزينه هاي سياسـي است. اگر توسعه و اشاعه 

تكنولـوژي به اقدامات حمايتي نياز داشـته باشـد، تحليل 
بايد نشـان دهـد كه ضـرورت اين اقدامات چيسـت و چه 
اقداماتـي قابل انجام اسـت. تحليل اقداماتـي كه مي تواند 
بـراي كنترل خطـرات و پيامدهـاي نامطلـوب تكنولوژي 
انجـام داد، و همچنيـن تحليـل كارايـي و اثربخشـي اين 
اقدامـات بايـد بخـش لاينفـك ارزيابـي تكنولوژي باشـد 

)بـراون، 1382، صـص 55-44(.
بـه طور كلی تفكـرات و زیربنـای فكری معمـاری معاصر 
ایـران که همزمان با ورود تکنولـوژی جدید و پیش افتاده 

از معمـاری زمـان خود می باشـد، عبارتند از:
1.»تحليـل جامعه شـناختي«: تاریـخ پیدایـش اواخر 
دوره قاجار و انتقال سـریع تفكرات و ایده هایی بر اسـاس 
تکنولـوژی روز کـه از خصایـص جامعـه مدرن اسـت. چرا 
كـه جامعـه مدرن بـر مبنای تکنولـوژی و سـرعت انتقال 
اطلاعـات پایـه گـذاری شـده و ایـن تبـادل اطلاعـات در 
نهایـت موجـب تعـادل فرهنـگ و الگـوی معمـاری مـی 

شود. 
2.»تحليـل شـناخت شـناختي«: خاسـتگاه هـای 
معمـاری مـدرن ایـران انتقال فرهنـگ فریبنـده غرب به 
جامعـه درون گـرای ایرانـی بود. در این راسـتا بـا توجه به 
ورود تکنولوژیهـای جدیـد وپیـش افتـاده حصار شـهرها، 
تخریـب شـد و بافـت هـای اورگانیـك آنهـا بـه اشـكال 
هندسـی تحول یافـت. در ایـن دوره فرمول هـای غربی با 
امكانـات وتکنولـوژی وارداتی و بعضا ایرانی سـاخته و اجرا 
مـی شـد و در این مرحله معماری بـه عنوان ابزار فرهنگی 
عمل مـی كرد. در عین حال دومین خواسـتگاه این دوره، 

بهره گیـری اقتصـادی در معماری اسـت. 
3.»تحليـل اقتصاد شـناختي«: شـاید بتـوان دوران 
میانـه معمـاری مدرن ایـران را نخسـتین زمانی دانسـت 
كـه معماری به عنـوان كالای اقتصادی معرفی می شـود. 
چـرا كـه با تكیـه بر اصـول معمـاری مدرن یعنـی حذف 
تزیینـات، معمـاری نه یـك ابزار بـرای انعـكاس فرهنگ، 
بلكـه كالایی اقتصادی شـد و این دسـتاورد چنـان نمودار 
شـد كـه معماری مـدرن ایران به سـبكی اقتصـادی با نام 

بسـاز و بفـروش تغییر رویـه داد. 
می تـوان گفت مسـئله اصلـی در تاثیرگـذاری تکنولوژی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                            16 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

375

بـر معماری مسـئله زمـان اسـت )همـان پیش افتادگی و 
عقب ماندگـی از تکنولـوژی( ؛ زیـرا تکنولوژی همیشـه با 
معماری همراه بوده و هسـت و اساسـاً معماری خود نوعی 
از تکنولـوژی مـی باشـد. پـس بایـد ایـن نکتـه را در نظر 
گرفـت که زمان با تکنولوژی اسـت و عنصر جدایی ناپذیر 
از آن؛ ولـی چگونـه می تـوان نقـش زمـان را در ایـن تاثیر 
گـذاری توجیـه کـرد آیا زمـان مکمل تاثیر تکنولـوژی بر 
معمـاری اسـت یا زمـان به خـودی خـود می توانـد تاثیر 
گـذار باشـد. اين سـوال  را اينگونه مي توان پاسـخ داد كه 
وقتـي نوعي از تكنولوژي وارد جامعه اي مي شـود، برخورد 
بـا آن چگونـه خواهـد بود يـا چگونـه بايد باشـد؟ به نظر 
مي رسـد كـه مهم تريـن عامل، سرشـت جامعه اي اسـت 
كـه تكنولـوژي بـه آن وارد مي شـود. بـا يـك تكنولـوژي 
واحـد مي توان بـه مسـيرهاي مختلفي قدم گذاشـت. در 
واقـع بايد گفت كه خود تكنولـوژي بلكه نظم اجتماعي و 
سياسـي پيرامون تكنولوژي اسـت كه مسـير زندگي ما را 
تصميم گيري هـاي دشـوار مربوط بـه آن تعيين مي كند.

نتيجه گيري و جمعبندي
بـا تعميـم دادن نـوع نـگاه به تكنولـوژي و معنويـت، اين 
دو را جنبه هايـي از وجـود آدم و بـه عنـوان جنبه ظاهري 
)تكنولـوژي( و جنبه باطني )معنويت(درنظر گرفته شـود. 
همانگونه كه انسـان در زندگي سـعي دارد از هر دو جنبه 
وجـود خود اسـتفاده كند تا راه كمـال را بپيمايد، مي توان 
بـا همـراه كـردن تكنولـوژي و معنويت با هم جهـان را به 
سـوي كمـال پيش بـرد؛ به نحوي كـه آسـايش و آرامش 

براي همگان در سـايه همراهي تكنولوژي و معنويت پديد 
آيـد. پذيـرش يا عدم پذيـرش هر نوعـي از تكنولوژي بايد 
بـه صـورت قضاوت هـاي جمعـي متكي بـه نظام ارزشـي 
هـر جامعـه باشـد. توسـعه سـالم و پايـدار هـر جامعه به 
نظام ارزشـي آن وابسـته اسـت و هيچ عامل ديگري نبايد 
نقـش تعيين كننده داشـته باشـد. هر تكنولوژي كـه وارد 
يـك جامعه مي شـود بايـد از صافي سـليقه هاي فرهنگي 
و نظام هـاي ارزشـي آن ضروريـت حفـظ حاكميـت تمام 
عيـار جامعـه بگـذرد. تكنو امپراطـور در گـرو نفي تمامي 
ارزش ها و مباني عقيدتي اسـت و پايبنـدي به ارزش هاي 
معنـوي و اعتقـاد بـه قدرتي مـاوراي جهان مـادي، نوعي 
مصونيـت را در انسـان ها پديـدار مي سـازد كـه از انقيـاد 
توقعـات  و  ايجابـات  برابـر  در  اسـارت مطلـق  و  كامـل 
تكنوامپراطـور ممانعـت بـه عمـل مـي آورد. واقـع طيـف 
كاملـي از قلمـرو حيات انسـان وجـود دارد كـه تكنولوژي 
هرگـز نميتوانـد آن را مطيـع خـود كنـد. بـه اين بعـد از 
حيات انسـان ها معنويت گفته مي شـود. معنويت بدليل 
آن كـه يـك حـس تعالي بـه مـردم مي دهد و وسـيله اي 
اسـت بـراي غلبه بر تنگناهـاي وجودي، هنوز هم مسـأله 
مهمـي اسـت. با وجود تغييـرات گسـترده تكنولوژيك در 
سـال هاي اخيـر و حتـي انقلاب هـا و طغيان هـاي بزرگ 
اجتماعـي، فروپاشـي و ريشـه كني نظـام هـاي بـزرگ 
سياسـي و اقتصـادي در جهـان، دين هاي بـزرگ هنوز به 
حيـات خـود ادامه مي دهنـد و پا برجا مانده انـد. مردم در 
همـه اعصـار به شـكلي از ديـن يا ايمـان نيـاز دارند چون 

روش پست رفت1
اسـتفاده از تكنولـوژی وارداتـی در تركیـب بـا اقلیـم و تكنولـوژی سـنتی، »روش های 
مختلـف اجـرا« را در ایـران رقم زد كه با تعمیرات محدودی در حال حاضر نیز اسـتفاده 

می شـود.

حركـت معمـاری از اروپـا بـه تهـران و از تهـران بـه مراكز اسـتان ها و شـهرهای اصلی مقیاس عمل2
بوده اسـت.

نتیجه عمل3
انفصال معماری سـنتی ایران و حركت از »شـیوه اصفهانی به شـیوه تهرانی« و همه گیر 
شـدن، كـه باعث ترويج معمـاری مدرن ایرانی بـه صورت قالب و كلیشـه ‌در تمام نقاط 

شد. كشور 

جدول 1. تحليل تاثير تكنولوژي بر هويت معماري شهري و شهر در دوران مدرن و پسامدرن؛ ماخذ: نگارنده.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                            17 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

376

طراحي شهر و معماري شهري

)*( اسـتخوان بنـدی اصلـی شـهر می بایسـت فضاهای اصلی عمومی و مدنی شـهر را به یکدیگـر متصل کرده و محملی بـرای ایجاد 
پویایـی و سـرزندگی در فضـای شـهر ایجاد نمایـد تا از این طریـق به ایجاد خاطـرات جمعی کمک کند.

)*( ایجـاد سـاختار و اسـتخوان بنـدی اصلـی شـهر شـامل فضاهای بـاز پیـاده دار که می توانـد برای اجرای مراسـم مذهبـی و انجام 
فعالیتهـای اجتماعـی- فرهنگـی شـهروندان مورد اسـتفاده قرار گیرد. این سـاختار اصلی مـی تواند با محوریت اماکنی چون مسـجد، 
مصلی، فضاهای باز چند منظوره و فضاهای سـبز شـکل گیرد. )*( مکان یابی و جانمایی مراکز خدمات عمومی شـهری می بایسـت 
تـا حد امکان بر اسـتخوان بندی اصلی شـهر منطبق باشـد. سـاختار کلی شـهر مـی باید با اسـتخوان بندی اصلی محالت در ارتباط 
بـوده و سـاختاری یکپارچـه را در شـهر ایجـاد نمایـد که معرف شـهر و معانی شـهری باشـد. ایجاد اسـتخوان بندی سـبز و طبیعی ) 
کریـدور سـبز( تاثیـر زیـادی بـر سـرزندگی و ایجاد معنا در شـهر دارد. )*( اسـتخوان بندی اصلی شـهر می بایسـت تا حـد امکان بر 
سـاختار اصلی سـبز و طبیعی شـهر منطبق بوده یا با آن تلاقی داشـته باشـد. )*( رعایت مقیاس انسـانی و ملاحظات اقلیمی در کنار 
ایجـاد قطـب های جذب شـهروندان برای حضور در فضاهای شـهری به ویژه در اسـتخوان بندی اصلی شـهر، بایـد به عنوان کلیدهای 

حضـور شـهروندان در فضای بـاز مورد توجه قـرار گیرد.
)*( فضاهـای بـاز عمومـی و مدنـی شـهری نقـش موثری در ایجـاد خاطرات جمعـی به عنوان شـکل دهنده هویت شـهری بازی می 
کننـد. ایجـاد شـبکه ای به هم پیوسـته، با کیفیت و پیـاده مدار از این فضاها مـی تواند نقش موثری در ایجاد خاطرات جمعی داشـته 
باشـد. )*( توصیه می‌شـود از هندسـه‌های سـیال و مواج یا انحناهای مناسـب در طراحی خیابان‌ها و مسـیرهای عبوری بهره برداری 
شـود تا هم منظر شـهری از نماهای متنوع و دلپذیر برخوردار گردد و هم از سـرعت ماشـین در فضاهای شـهری کاسـته گردد. رعایت 

حداقل تقاطع پیاده و سـواره از ضروریات بدیهی اسـت.

محله و باهمستانهاي شهري

)*( خدمـات اصلـی محلـه نظیـر خرده فروشـی‌ها، مدرسـه ابتدایی، ورزشـگاه و پارک‌هـای محله باید بـه این اسـتخوان بندی اصلی 
متصـل بـوده و بـه تقویـت آن کمـک کنند. )*( ایجاد اسـتخوان بندی اصلـی محله در ارتباط با اسـتخوان بندی اصلی شـهر همراه با 
فضاهایی پیاده مدار برای شـکل دادن به بسـتری جهت اجتماعات و مراسـم مذهبی، فرهنگی و اجتماعی در سـطح محلات در دستور 
کار قـرار گیـرد. ایـن اسـتخوان بنـدی بایـد فضاهای باز با محوریت مسـجد و تکیه به عنـوان فضاهایی چند منظور و شـکل دهنده به 
خاطرات جمعی در سـطح محله را شـامل شـود. )*( در مقیاس محله، ایجاد تنوع از اهمیت خاصی در شـکل گیری هویت برخوردار 
اسـت، تنوع در نوع مسـکن )ویلایی، آپارتمانی و غیره( و اندازه مسـکن، تنوع اقشـار اجتماعی- اقتصادی و تنوع در الگوهای سـاخت، 
شـکل¬گیری محیطـی یکنواخـت می‌توانـد تاثیـر مخربـی بر سـرزندگی و پویایی به عنـوان یکـی از محرک‌های ایجـاد هویت محله 
داشـته باشـد. )*( هندسـه فضاهای عبوری در مقیاس محله نیز باید سـیال و متنوع بوده و از طراحی هندسـه‌های خطی و مسـتقیم 
پرهیـز شـود تـا ضمـن دلپذیر بـودن و تنوع فضاهای باز از نظر شـکل و مقیاس نیـز دارای تشـخیص و هویت خاص باشـند. )*( ارائه 
پیشـنهادات خـاص در مـورد هـر یک از محالت و ضوابط طراحی شـهری برای آنها برای ایجاد مشـخصه‌ای خاص در سـیمای محله 
می‌توانـد بـه عنـوان عاملـی در ایجاد تمایـز در محلات مورد نظر قـرار گیرد. این ضوابـط خاص می‌تواند در مـورد عناصر مختلف بناها 

و فضاهای محله‌ای داده شـود.
هر یک از محلات می‌بایسـت دارای هویت خاص خود بوده و بتوان سـازمان فضایی آن را از دیگر محلات تشـخیص داد. )*( فضاهای 
عمومـی محله‌هـا به عنوان بازاری جهت ایجاد هویت و تمایز محله قابل اسـتفاده هسـتند. بهتر اسـت این فضاهـای باز محله‌ای بتواند 

محیط مناسـبی را برای حضور افراد از سـنین و طبقات مختلف حاضر در محله فراهم آورد.

فضاي شهري

)*( اسـتفاده از مصادیـق هنرهـای عمومـی در فضـا بـاز شـهری می‌تواند تاثیر زیادی بر شـکل دادن به هویت شـهری داشـته باشـد. 
ایـن نمادهـا می‌بایسـت با مشـارکت مردم ایجاد شـوند؛ به عنوان مثـال از طریق برگزاری مسـابقات هنری و انتخابات اثر برتر توسـط 
مـردم. )*( آنچـه در مـورد دو مقیـاس پیـش آمد، تاثر خود را بر شـکل گیری بسـتر مناسـب تقویت هویت شـهر و مـکان می‌گذارد، 
امـا در مقیـاس خـرد و فضاهـای شـهری، به جای اقدامـات کالبدی باید بـه ایجاد بسـترهای اجتماعی فرهنگی برای مشـارکت مردم 
در سـاخت مـکان )مـکان سـازی( توجـه کرد. )*(  مشـارکت به خودی خـود باعث تقویت هویت مان می‌شـود و از آنجا که انسـان ها 
سـعی می کنند فضاها را براسـاس اعتقادات و باورهایشـان شـکل دهند بسـتری برای شـکل گیری هویت ایرانی- اسالمی در فضای 
شـهری ایجـاد می شـود. )*( شـکل دادن به فعالیت‌هـای اجتماعی- فرهنگـی در فضاهای باز شـهری تاثیر زیادی بر ایجـاد خاطرات 

جمعـی و هویـت دادن به مکان بـازی میک‌ند.

جدول 2. اصول و پيشنهادات هويت بخشي به معماري شهرها با تاكيد بر تكنولوژي نوين؛ ماخذ: نگارنده.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                            18 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

377

ناخـودآگاه در ذهـن آن هـا وجـود دارد و مواقعي كه براي 
برخي تنگناهاي وجودشـان هيـچ راه حل فني نمي يابند، 
بـه دين پنـاه مي برند. اديـان از طريق مناسـك، نيايش و 
عبـادت و حـس تعالي، نيازهاي معنـوي را بـرآورده كرده 
انـد كه هيچـگاه تكنولوژي از عهده آنها برنمي آيد. اساسـاً 
بحـث اين نيسـت كه انسـان مدرن بايد علـم و تكنولوژي 
را رهـا كـرده و بـه ديـن پناه ببرد، بلكه مسـأله اين اسـت 
كـه تكنولـوژي فقط بـا بخشـي از زندگي و وجود انسـان 
سـروكار دارد، در حالـي كـه مسـائل بسـيار مهـم ديگري 
مثـل فرهنـگ، ارزش ها، ديـن و معنويت هم وجـود دارد. 
تكنولـوژي فقـط يك ابزار اسـت كه مي تواند انسـان براي 
رسـيدن بـه يـك زندگي سـاده همـراه بـا آسـايش ياري 
برسـاند امـا نميتوانـد آينـده آرماني را به انسـان ها نشـان 
دهـد . تكنولـوژي با نگاه آسـماني به آن بـا همراهي كلام 
وحـي مي تواند ترسـيم كننده چارچوب راه براي رسـيدن 
بـه يك زندگي آسـان و آرام باشـد. با پيونـد نگاه زميني و 
آسـماني بـه تكنولـوژي مي توان نظـام سـعادت را با نظام 
معيشـت پيونـد زد. در اينصـورت هـم رفـاه مـادي و هـم 

سـعادت اخـروي حاصـل خواهد شـد. لذا توجـه به نكات 
زيـر در قالـب پيشـنهادات مربوطه لازم بنظر مي رسـد:

1.»اصـل تعـادل«: در تامیـن کاربری‌هـای شـهری در 
شـهرهای جدیـد اصـل تعـادل بایـد رعایـت گردیـده و 
نیازهـای سـاکنین شـهر در نحـوه و چگونگي اسـتفاده از 
تكنولـوژي پاسـخ داده شـود تـا عدالـت در توزیع خدمات 

گـردد.  برقرار 
2.»اصـل انسـجام«: کیفیـت کالبـدی شـهر جدیـد 
بالاخـص در حـوزه كاربسـت فزاينـده تكنولـوژي و در 
تمامـی ابعـاد آن بایـد حاصـل گـردد و ایـن امـر محقـق 
نمی‌شـود مگـر آنکه شـهر در سـیمای بناهای شـهر باید 
کامـل شـده، منسـجم، زیبـا و هماهنـگ باشـد. بدیهـی 
اسـت مـراد از هماهنگی در بهره گيري يـا عدم بكارگيري 
تكنولوژي، یکسـانی و همشـکلی نیسـت، بلکه استفاده از 
الگوها و انگاره‌های مشـترکی اسـت کـه تمامی بناها خود 
را موظـف بـه پیـروی از آن دانسـته و رعایـت آنهـا الزامی 

تلقی گـردد. 
3.»اصـل هويت مكان«: اسـتفاده از رنگ‌هـای تعریف 

معماري

)*( خانـه هـا بایـد از ایجـاد هـر نـوع مزاحمت همجواری نسـبت به یکدیگر نظیر: اشـراف دیداری، صوتـی، پویایی و جلوگیـری از نور 
آفتاب و باد نامطلوب، منظر نامناسـب و... به دور باشـد. )*( خانه ها، تجلی شـخصیت صاحبخانه ها هسـتند. بنابراین باید از هر نوع 
خود نمایی، تفاخر و تکبر به دور بوده و متین و موقر و در مجموع هم آهنگ و هم نوا با سـایر سـاختمان های مسـکونی باشـند. )*( 
ورودی خانه ها باید نسـبت به کل سـاختمان، شـاخص و نمایان بوده و پیش ورودی مناسـبی نسـبت به مسـیرهای ورودی داشـته و 

از فضای مناسـبی برای انتظار برخوردار باشـد.
)*( امنیت و آرامش و اسـتقلال خانواده ها در سـاختمان های مشـاع از مهمترین عامل تاثیر گذار در طراحی آنها اسـت. )*( فضاهای 

مشـاع و عبـوری بایـد در معرض نظـارت عمومی بوده و فاقد نقاط تاریک و دور از نظر باشـد.
ورودی هـر واحـد بایـد حتی المقدور مسـتقل و از پیش ورودی جدا کننده از سـایر واحدها برخوردار باشـد. درهـای وردی نباید مقابل 
یکدیگـر و یـا چسـبیده بـه هـم باشـد. )*( اسـتقلال و آزادی افراد خانواده و داشـتن یک فضای خصوصی نسـبت به جمـع خانوادگی 
از اهمیـت خاصـی برخـوردار اسـت. )*( از مقابـل در خانـه ها نباید به فضاهای اجتماعی و خصوصی خانواده، دید داشـته باشـد. ایجاد 

یـک مفصـل خدماتی بیـن فضاهای اجتماعـی و خصوصی خانه ها ضروری اسـت.
جـدا بـودن و مسـتقل بـودن فضای مهمان از فضـای خصوصی و خدماتـی از مهمترین عوامل در مهمـان پذیر بودن خانواده هاسـت. 

)*( داشـتن فضـای بـاز و سـبز مسـتقل و محوطه لازم بـرای بازی بچه ها و تردد سـایرین ضروری اسـت.
داشتن حداقل یک سرویس بهداشتی و یک حمام به صورت جداگانه برای هر واحد ضروری است.

عـدم اسـتفاده از هـر نـوع عنصـر بـی فایده و غیـر ضـروری، در داخل و خارج بنا، سـنتی اسالمی اسـت. )*( بهره برداری از هندسـه 
هـای محـور دار و مرکـزدار و قائم در طراحی خانه ها و فضاهای داخلی )برخلاف محورهای شـهری و عبوری( مناسـب می باشـد. )*( 
حداکثـر بهره بـرداری از شـرایط اقلیمـی، در طراحی خانه ها و صرفـه جویی در مصرف انرژی ضروری اسـت. )*( بهره بـرداری از رنگ 

هـای روشـن و شـاد در فضاهـای داخلی و رنگ هـای موقر و هم آهنگ در نماهای خارجی مناسـب اسـت.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                            19 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

378

شـده در نمادها، محدودیت و قائله منـدی در به کارگیری 
مصالـح جديـد برخاسـته از رشـد تكنولوژي هاي مـواد و 
مصالح جديـد، قالب‌های هماهنگ حجمی شـكل گرفته 
از تكنولوژيهـاي نويـن، الگوهـای مشـترک در بازشـوها 
و مـواردی از ایـن دسـت كـه منتـج از رشـد فزاينـده 
تكنولوژيكـي اسـت، می‌تواند در صورت اسـتفاده درسـت 
و شايسـته به درک مشـترک و هماهنگی سیمای محیط 
کالبـدی کـه از ارکان احـراز هویت مکان اسـت، بیانجامد.

4.»اصـل تقدس«: مکان هـای مقدس در هـر جامعه‌ای 
محـل رجـوع و گردهمایـی مـردم شـهر هسـتند کـه بـا 
جمع شـدن مـردم و انجام امور مشـترک همچـون انجام 
فرایـض و اجـرای مراسـم مذهبی حس تعلق شـهروندان 
بـه گـروه اجتماعی یا محـدوده جغرافیایـی خاصی تاکید 
می‌گـردد. در طراحـي معمـاري اين فضاها بايد سـنت در 
مرحلـه اول مبنـاي طراحي بـوده و تكنولـوژي در صورت 
عدم كمرنگ سـازي معيارهاي ماهوي مورد اسـتفاده قرار 
گيـرد. در عیـن حـال فضاهـای مذهبـی و متبـرک نظیر 
مسـاجد، حسـینیه‌ها و آسـتان امامزادگان در سرزمین ما 
همـواره عامـل پیونـد و تعلـق خاطر مـردم بـه یکدیگر و 
محیـط سکونتی‌شـان بـوده و در زمـره مهمتریـن عوامل 

هویت بخـش بـه شـمار آمده‌اند.
5.»اصـل تنـوع اجتماعي«: تنـوع جمعیتـی و حضور 
اقشـار مختلـف اجتماعـی از مولفه هـای اصلـی شـهر و 
شهرنشـینی بـه شـمار مـی آیـد حـال آنکـه شـهرهای 
جدیـد در ایـران بیشـتر در راسـتای پاسـخگویی بـه نیاز 
مسـکن گروه هـای درآمدی پایین تـر جامعه جهت گیری 
شـده اند. برنامه ریـزی طراحـی شـهرهای جدیـد بایـد 
امـکان حضور و سـکونت گروه های مختلـف اجتماعی در 
شـهر را فراهـم سـازد و بدین ترتیب امـکان تحقق تجربه 
شـهروندی و فرهنگ شهرنشـینی را برای شهروندانش به 

ارمغـان آورد.
6.»اصل مشـاركت اجتماعي«: امـروزه تكنولوژي هاي 
جديـد در معمـاري مي تواند به ايجـاد راهكارهاي افزايش 
مشـاركت مردمي در فراينـد طراحي معماري كمك كند؛ 
لـذا توجـه بـه آرا و نظریات مردم و تاثیـر دادن آن در روند 
برنامه ریزی و طراحی شـهر جدید و اجزای آن و اسـتفاده 

از نیروهـای محلی و بومی در طراحـی و اجرای پروژه های 
عمرانـی در شـهر جدیـد، پیونـد طرح هـای شـهری را با 
شـیوه زندگی، نیازها، باورها و حساسـیت های شـهروندان 
برقرار سـاخته و احسـاس مسئولیت مردم در قبال محیط 
و مکان زیستشـان را تقویت می نماید و از ابزار بسترسازی 

و ارتقـای هویـت مکانی به شـمار می رود.
7.»اصـل تقسـيم بنـدي فضايـي«: شـهر جدیـد با 
شـبکه  آماده سـازی  و  مسـکونی  مجتمع‌هـای  احـداث 
ارتباطی تبدیل به شـهر نمی‌شـود و واجد هویت شـهری 
)ایرانـی- اسالمی( نمی‌گـردد بلکه بـا احـداث کانون‌ها و 
فضاهـای مرکـزی شـهر و محلـه و امکانـات و تاسیسـات 
عمومـی آن تمامیـت شـهر محقـق شـده و یـا ترکیـب 
مجموعـه خانه‌هـا و مجتمع‌‌های مسـکونی شـهری فعال 

پدیـد می‌آیـد.
8.»اصـل كاربـري و خدمات رسـاني«: کاربری‌هـای 
مسـکونی متناسـب با سـبک و شـیوه زندگـی مردمان و 
سـاکنین شـهر تعیین و تامین شـوند و مجموعه خدمات 
و امکانـات مـورد نیـاز این مردم نیز به تناسـب و با رعایت 
شـرایط اجتماعی، فرهنگ و اقتصادی در اختیار آنان قرار 

گیرد.
9.»اصـل فرهنگ سـازي«: رعایـت مجموعـه عوامـل 
فرهنگـی و اجتماعـی مردمـان هر منطقه در شـکل دهی 

بـه هویت شـهر نقـش دارد.
منابع و ماخذ

آشـتیانی، منوچهر )1383( ماکس وبر و جامعه شناسـی 
شـناخت، تهران، نشر قطره. 

آشـوري، داريـوش )1388( تعريف‌هـا و مفهـوم فرهنـگ، 
تهران، نشـر آگاه.

بـراون، ارنسـت )1382( ارزيابي و پيـش بيني تكنولوژي؛ 
ترجمـه عليرضا بوشـهري، عقيـل ملكي فر، تهـران، كرانه 

علم.
بـرن، آگ و نیمک ـوف )1380( زمینـه جامعـه شناسـی، 

ترجمـه: آریـان پـور، تهـران، انتشـارات نگاه.
حبیبـی، مقصـودی، محسـن، ملیحـه )1384( مرمـت 
شـهری: تعاریـف، نظریه ها، تجارب، منشـورها و قطعنامه 
های جهانی، روشـها و اقدامات شـهری، چاپ دوم، تهران، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                            20 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


موسسـه انتشـارات و چاپ دانشـگاه تهران.
حجت، عيسـي )1384( هُویتّ انسـان ساز و انسان هُویتّ 
پـرداز )تاملي در رابطـه هُویتّ و معمـاري(، هنرهاي زيبا، 

شـماره 24، صص 62-55 .
راپاپـورت، آمـوس، )1384( معنی محیط سـاخته شـده: 
رویکـردی در ارتبـاط غیـر کلامـی، ترجمه فـرح حبیب، 

تهـران، انتشـارات پـردازش و برنامـه ریزی شـهری. 
مجتمـع  فرهنگـی  منشـا   )1366( ایمـوس  راپاپـورت، 
های زیسـتی، ترجمـه راضیه رضـازاده، جهاد دانشـگاهی 

دانشـگاه علـم و صنعـت ایـران، تهـران
ایمـوس )1382( خاسـتگاه هـای فرهنگـی  راپاپـورت، 
معمـاری، ترجمـه صدف ال رسـول و افـرا بانک، فصلنامه 

خیـال، شـماره 8، زمسـتان
راپاپـورت، ایمـوس )1385( معنـای نظـم شـهر، ترجمـه 

سـمیه جیریایـی، سـایت انسان‌شناسـی و فرهنـگ.
راپاپـورت، ایمـوس )1385( مقالـه خاسـتگاه فرهنگـی 
معماری، ترجمه صدف آل رسـول، افرا بانک، در: فصلنامه 

فرهنگسـتان هنر، زمسـتان 1382.
شـکوئی، حسـین )1386( اندیشـه‌های نـو در فلسـفه 

انتشـارات گیتاشناسـی، ص 114. جغرافیـا، تهـران، 
علیـزاده، عبدالرضـا و دیگـران )1385( جامعـه شناسـی 
معرفـت، چـاپ 2، تهـران، انتشـارات پژوهشـگاه حـوزه و 

دانشگاه.
گلـکار، کـورش )1380( مولفـه هـاي سـازنده يکفيت در 

طراحي شـهري، نشـريه صفه شـماره32.
در  پايـدار  شـهري  طراحـي   )1379( کـوروش  گلـکار، 
شـهرهاي حاشـيه کويـر، مجله هنرهـاي زيبا، شـماره 8، 

 .1379 زمسـتان 
گلـکار، کـوروش )1381( طراحی شـهری و جایگاه آن در 
سلسـله مراتب طرح های توسـعه شـهری تهران، انجمن 

صنفی مهندسـان مشـاور معمار و شهرساز.
گيدنـز، آنتوني )1379( جامعه شناسـي، ترجمه منوچهر 

صبـوري، تهران، نشـر ني.
مظفـر، فرهنـگ و مهدي خـاك زنـد )1387( بكارگيري 
تكنولـوژي در فرايند طراحي معماري، نشـريه بين المللي 

دانشـگاه علم و صنعت، شـماره 6، جلد 19.

موریـس، جیمـز )1388( تاریـخ شـکل شـهر تـا انقالب 
صنعتی، ترجمه راضیه رضازاده، انتشـارات دانشـگاه علم و 

صنعت ایـران، چاپ ششـم.
نقـی زاده )1381( تاثیـر معمـاری و شـهر بـر ارزشـهای 
فرهنگـی، هنرهـای زیبـا، شـماره 11، تابسـتان 1381.

وفامهر، محسـن و ساينا مجيدي )1386( دام تكنولوژي و 
هويت فرهنگـي در معماري، فصلنامه توسـعه تكنولوژي، 

شماره 11.
Kim, S., Kim, H. J., & Lee, H. (2009a). An institu-
tional analysis of  an e-Government system for an-
ti-corruption: The case of  OPEN. Government 
Information Quarterly, 26(1), 42-50.
Kim, S., Kim, H. J., & Lee, H. (2009b). An institu-
tional analysis of  an e-Government system for an-
ti-corruption: The case of  OPEN. Government 
Information Quarterly, 26(1), 42-50.
Lai, V. S., & Li, H. (2005). Technology acceptance 
model for internet banking: an invariance analysis. 
Information & Management, 42, 373-386.
Legris, P., Ingham, J. & Collerette, P. (2003). Why 
do people use information technology? A critical 
review of  the technology acceptance model. In-
formation & Management, 40, 191-204.
Letchumanan, M., & Tarmizi, R. (2011). Assess-
ing the intention to use e-book among engineering 
undergraduates in Universiti Putra Malaysia, Ma-
laysia, Library Hi Tech, 29(3), 512-528.
Lin, F., Fofanah, S. S., & Liang, D. (2011). Assess-
ing citizen adoption of  e-Government initiatives 
in Gambia: A validation of  the technology ac-
ceptance model in information systems success. 
Government Information Quarterly, 28, 271-279.
Moon, J. W., & Kim, Y. G. (2001). Extending the 
TAM for a World-Wide-Web context. Informa-
tion Management, 38(4), 217-230.
Ong, C-S., Lai, J-Y., & Wang, Y-S. (2004). Factors 
affecting engineers’ acceptance of  asynchronous 
e-learning systems in high-tech companies. Infor-
mation & Management 41, 795–804.
Sharifi, H., & Zarei, B. (2004). An adaptive ap-
proach for implementing e-government in 
I.R.Iran. Journal of  Government Information, 30, 
600-619.
Sheikhshoaei, F., & Oloumi, T. (2011). Applying 
the technology acceptance model to Iranian en-
gineering faculty libraries. The Electronic Library, 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

                            21 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html


29(3), 367-378.
Sprecher, M.H. (2000). Racing to e-government: 
using the Internet for citizen service delivery. 
Government Finance Review, 16(5), 21–22.
Teo, T. (2011). Efficiency of  the technology ac-
ceptance model to explain pre-service teachers’ 
intention to use technology A Turkish study. Cam-
pus-Wide Information Systems, 28(2), 93-101.
Un Jan, A., & Contreras, V. (2011). Technology 
acceptance model for the use of  information 
technology in universities. ‍Computers in Human 
Behavior, 27, 845-851.
Wu, S. S., Cheng, F. F., & Huang, Y. W. (2011). 
User acceptance of  wireless technology in orga-
nizations: A comparison of  alternative models. 
Computer Standards & Interfaces, 33, 50-58

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
31

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            22 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-724-en.html
http://www.tcpdf.org

