
زمان پذيرش نهايي: 1394/7/22زمان دريافت مقاله: 1394/4/17

تبیین چگونگی ارتباط هنرمند و مخاطب در اثر معماری 
به عنوان خالق عامل معرفت

سعید صالحی- دانشجوی دکتری تخصصی معماری، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد علوم و تحقیقات، تهران، ایران.
محمد نقی زاده*- استادیار دانشگاه آزاد اسلامی، واحد علوم و تحقیقات تهران، گروه شهرسازی، تهران، ایران.
فرح حبیب- دانشیار دانشگاه آزاد اسلامی، واحد علوم و تحقیقات تهران، گروه معماری، تهران، ایران.

چکیده
پرسش از مأموریت معماری و نسبتی که با انسان به عنوان هنرمند 
یا مخاطب دارد، بدون پرداختن به مسأله واقعیت و چگونگی معرفت 
ممکن نیست. معماري اسلامی به عنوان پديده اي انساني محصول 
و  مهندسي،  علمي،  مختلف  هاي  جنبه  كليه  درباره  انسان  آگاهي 
و  آگاهي  چگونگي  و  چيستي  كردن  روشن  بنابراين  است.  هنري 
معرفت  و روش ها و  ابزار  هاي فهم آن مي تواند كمك شاياني به 
فهم و ادراك اثر كند. بدين سان اين پژوهش با حركت از مفهوم به 
مصداق، شناختي از معرفت، انسان، جهان و واقعيت ارائه مي كند. 
در ادامه  به واكاوي چگونگي ظهور و ادراك دانايي در اثر معماري 
استدلال  پژوهش  اين  تحقيق  روش  می‌شود.  پرداخته  اسلامی 
منطقي است. بنابراين در ابتدا جهان بيني اسلامي  براساس  حكمت 
به عنوان آخرین و مهمترین تحول عمده حکمت اسلامی  متعاليه 
طرح مي شود، این رویکرد سامانه ای  قوي با روشی منطقی است 
و از شفافيت  نظري  قوي جهت تفهيم تعريف مؤلفه هايي همچون 
جهان شناسي  و  معرفت شناسي  انسان شناسي،  هستي شناسي، 
طبق  ذهني  هاي  ساختار  اصول  تبيين  از  پس  است.  برخوردار 
جهان بيني اسلامی طرح شده، به نحوه پيدايي اثر معماري توسط 
خالق اثر و چگونگي ادراك آن بوسیله مخاطب و ارتباط اثر با واقعيت 
بر اساس علل چهارگانه و پنچ گانه، غایی و مثالي،  فاعلي، مادي 
و صوري كه در مقام صوري بحث لحاظ شده اند، پرداخته مي شود. 
نحوه ايجاد معماري اسلامی به عنوان علت فاعلي و ظهور اندشيه و 
خيال به عنوان  علت غايي و مثالي و فعليت توده و فضا به عنوان 
علت هاي مادي در قالب صورت مكان به عنوان علت صوري، هدف 
این پژوهش است. چگونگی خلق و درک اثر و نحوه حضور و ظهور 
واقعیت در معماری با مشخص کردن چیستی و چگونگی احساس، 
ادراک و شناخت بررسی می شود. نتیجه مهم این تحقیق پرداختن 

به مأموریت اصلی معماری به عنوان خالق عامل معرفت است.  
واژگان کلیدی: معرفت، تخیل خلاق، واقعیت، معمار، مخاطب.

drmnaghizadeh@srbiau.ac.ir   :نویسنده مسئول مکاتبات، شماره تماس: 0912341203،  رایانامه *
1. این مقاله برگرفته از رساله دکتری نگارنده با عنوان »تبیین ریشه های تاثیر وانمودسازی بر تهی سازی مکان از معنا در معماری خانه های ایرانی از گذشته تا حال )نمونه موردی 

شهر اراک(«، به راهنمایی دکتر محمد نقی زاده و مشاوره دکتر فرح حبیب است، که در دانشکده هنر و معماری دانشگاه آزاد اسلامی واحد علوم و تحقیقات دفاع شده است.

Explaining the Priority of Place to Treatment Based on Existentialist 
Analysis of islamic-Iranian Architecture 

Abstract
The question of the mission architecture and the human relationship with the 
artist or the audience, without addressing the question of how knowledge 
is possible. Knowledge of art always has discussed various thinkers. When 
architecture is placed below art, recognition of its scientific, engineering and 
artistic aspects is questioned due to its nature. As a human phenomenon, 
architecture is a product of human awareness of various aspects such as 
scientific, engineering, and artistic aspects. Therefore, clarifying the nature of 
awareness and cognition, as well as the methods and tools to understand them, 
can contribute to understanding the work of art. The nature of the entity and the 
creator are also questions to be answered. This started happening place. Place 
recognition ability for humans to recognize their exictence example. Because a 
human being who knows existence and he is different from other creatures. The 
evolution of human movement in architecture in relation to word of similitudes 
and imagination events. This link will explain the awareness of movement and 
time. Thus the presence of light quality firstly, as a symbol of existence and 
origin of movement. That is appearance and revealing secondly, combined 
with moving  shodows to show the time and movement, harmony and rhythm 
perception. Reinforced by the imagination of the masses geometric layout 
occurs. Thus the spase with the help of geometry can be directed and appeared. 
In such as space, the human who knows where. This means that architectural 
thought and imagination by opening communication between the audience 
and the architect, and create a new world of thinking. Architect indices have 
sensory perception of the three worlds, imaginary and intellectual world of 
architecture for the audience to feel, experience and understanding of it. The 
audience is given the ability to self-discovery and knowledge components in 
contact with the imagination and create your own world. Therefore, in this 
study architecture not as a place of shelter and comfort, but also as a link man 
and the world is introduced. Architecture is what human ability to connect 
with reality and being a single resides upgrade to discuss the artist and the 
audience. The studies included in this study was carried out contrary to modern 
researchers that humans efficient cause, the cause of building material, building 
form and building formal cause as shelter and the comfort to know the ultimate 
cause, the efficient cause of creative imagination, because formal place, due to 
the mass of material and space and create an atmosphere of ultimate cause of 
thought and imagination has been introduced.
Keywords: the Priority of Place, Treatment, Analysis of islamic-Iranian 
Architecture

107-124

شماره 41 زمستان 94
No.41  Winter 2015 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             1 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

108

مقدمه
نسـبت هنـر بـا دانایـی همـواره مـورد بحث و بررسـي 
متفكـران مختلـف بـوده اسـت. معمـاري هنگامـي كه 
ذيـل هنـر قـرار ميگیـرد، نـه تنهـا بـا چنين پرسشـي 
ايجابیـش،  خاصيـت  به دليـل  بلكـه  اسـت،  مواجـه 
چگونگي  تشـخیص وجوه علمي، مهندسـي، هنري آن 
نيـز مـورد سـوال قـرار می گیـرد. معمـاري اسالمی به 
عنوان پديده اي انسـاني محصول آگاهي انسـان )آگاهي 
معنـي عـام دارد و شـامل آگاهـي تجربـي، اعتقـادي، 
كليـه  دربـاره  غيـره مي شـود(  و  آگاه  غريـزي، خـود 
جنبـه هـاي مختلف علمي، مهندسـي، هنري و...اسـت. 
بنابرايـن روشـن كـردن چيسـتي و چگونگـي آگاهي و 
معرفـت  و روش هـا و  ابـزار  هـاي  فهـم  آن مي تواند 
كمـك شـاياني به فهـم و ادراك اثر كنـد. در مفهوم آیه 
شـریفه 56 از سـوره ذاریـات »ما خلقت الجـن و الانس 
الالیعبـدون« معرفـت بـه عنوان علـت آفرینش انسـان 
معرفـی شـده اسـت، چـرا کـه عبـادت بـدون معرفـت 
بـی معنـی اسـت. در تفسـیر کلمـه لیعبـدون از کلمـه 
لیعرفون اسـتفاده میشـود. يكسـتي شناسـا و چيسـتي 
متعلـق شناسـايي از ديگر پرسـش هايي اسـت كه باید 
بـدان پرداخـت. بدين-سـان ايـن پژوهـش در راسـتاي  
پاسـخ گويـي بـه پرسشـهاي فـوق، در ابتـدا بـا حركت 
از مفهـوم بـه مصـداق از دسـتگاه  فكـري- فلسـفي 
ملاصـدرا بـه عنـوان آخریـن تحـول عمـده حکمـت 
اسالمی در جهـت يـك پژوهـش منطقی، شـناختي از 
معرفـت، انسـان، جهـان و واقعيـت ارائـه مـي كنـد. در 
ادامـه بـه واكاوي چگونگـي ظهـور و حضـور واقعیـت و 
خلـق و درک اثـر هنـری با تقسـیم دانایی به احسـاس، 

ادراک و شـناخت پرداختـه مـی شـود.
روش تحقيق

روش تحقیـق در این مقاله اسـتدلال منطقی اسـت که 
سـعی شـده اسـت بـا اتکا بـه یک جهـان بینـی و بیان 
مسـتدل و منطقـی مفاهیـم آن و اسـتفاده از شـفافیت 
نظـری وبیـان قـوی حکمـت متعالیـه بـه عنـوان جمع 
نظـر حکیمـان اسالمی بـا اسـتفاده از زبانـی گفتمانی 
و تحلیـل و تبییـن قاعده منـد، ادعاهـای خـود را بـر 

تکیه گاهـی متعالـی اسـتوار سـازد؛ بنابرایـن مـی توان 
از آن بصـورت راه فهـم وجوهی از روابط متقابل انسـان 
و محیـط بهـره جسـت )گـروت و وانـگ، 1388، ص 

.)302
پيشينه تحقيق

در گذشـته و حـال محققان و متفکـران در مورد ارتباط 
ادراک مؤلـف، اثـر هنـری، مخاطـب و ارتبـاط آن بـا 
معمـار، معمـاری،  مـکان و مخاطـب و همچنیـن علوم 
رفتـاری،  تـوده و فضـا بحث کـرده اند، که ذیال به آنها 
اشـاره می شـود: کریسـتین نوربـرگ شـولتز در آثـاری 
چـون معمـاری، معناو مکان، مفهوم سـکونت: به سـوی 
معماری تمثیلی،  روح مکان: به سـوی پدیدار شناسـی 
معمـاری و جـان لنـگ در  آفرینـش نظریـه معمـاری:  
نقـش علوم رفتاری در طراحی محیط، گاسـتن باشالر 
در معرفـت شناسـی و بوطیقـای فضا، آمـوس راپاپورت 
در فرهنـگ، معمـاری و طراحـی، نـادر اردلان و لالـه 
بختیـار در حـس وحـدت، ادوارد رلـف در مـکان و بـی 

مکانی.  
آنچـه همگـی بـه عنـوان اصـل پذیرفته انـد این اسـت 
کـه: اولاً علـت فاعلـی معمـاری انسـان، علـت مـادی 
مصالـح سـاختمانی و علـت صـوری تـوده و فضاسـت. 
امـا آنچـه ایـن تحقیـق را یگانـه می سـازد، ایـن فرض 
اساسـی اسـت کـه اولاً علـت فاعلی تخیل خلاق اسـت 
نـه انسـان، علـت مـادی تـوده و فضاسـت نـه مصالـح 
سـاختمانی، علـت صـوری مکان اسـت نه تـوده و فضا. 
ثانیـاً معمـاری خالق عامـل معرفت اسـت و دنیایی تازه 
مـی سـازد تـا مخاطب بـا مفهوم سـازی خـود را در آن 

بیابـد و بیانگـر مفهوم نیسـت. 
تبییـن اصـول سـاختارهای ذهنـی بـر اسـاس 

حکمـت متعالیـه
هستی شناسی

اصـل واقعیـت، موضـوع فلسـفه از نظـر همـه فلاسـفه 
اسـت. چیـزی کـه فلاسـفه را از هـم متمایز مـی کند، 
از »  انتقـال واقعیـت  از واقعیـت اسـت.  آنهـا  تفسـیر 
موجـود « بـه » وجـود« وصـف ویـژه حکمـت متعالیـه 
مـی باشـد .در فلسـفه صدرایـی برخلاف نظر ابن سـینا 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             2 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

109

و ارسـطو کـه بـر مبنـای آن موجـود  نقش اساسـی در 
تحلیـل واقعیـت دارد، اصالـت بـا وجـود اسـت. تمایـز 
درسـتی  بـه  هنگامـی  »وجـود«  و  »موجـود«  میـان 
فهمیـده مـی شـود کـه مـا بـه تمایـز دقیـق بیـن دو 
صـورت وصفـی هسـتی، یعنـی »موجـود« )آن چیـزی 
کـه هسـت( و صـورت فعلی هسـتی، یعنی »بـودن« یا 
»وجـود داشـتن« بـه عنوان نکتـه ای مهـم در حکمت 
متعالیـه توجه کنیـم. )ملاصـدرا، 1391، صص 7-25( 
درحکمـت متعالیـه، ملّاصـدرا هـر پدیـده را دارای دو 
بعـد وجـودی و ماهـوی مـی دانـد. در نظـرگاه وی از 
طریـق شـناخت ایـن دو بعـد می تـوان ادراک بهتـری 
از پدیده‌هـای پیرامـون بدسـت آورد. بـه بیـان دیگر هر 
پدیـده عبارتسـت از: هسـتی آن بدان گونـه کـه حضور 
دارد و ذات آن کـه آن را در تعریـف از دیگـر پدیـده هـا 
متفـاوت مـی سـازد و ماهیّـت نامیـده مـی شـود. نـزد 
ملّصـدرا وجـود، روشـن‌ترین بدیهیّـات اسـت و معنای 
آن کامال روشـن و آشـکار اسـت و از ایـن رو تعریـف 
ناشـدنی اسـت: در نتیجـه، غیر قابـل تعریف بـودن آن 
همـراه روشـنی و آشـکاری آن اسـت. در واقـع بـه هـر 
شـیء از دو وجـه می تـوان نظـر کـرد و در مـورد هـر 
پدیـده بـه دو پرسـش بایـد پاسـخ داد: یکی پرسـش از 
هسـتی آن و دیگری پرسـش از چیسـتی پدیده. وجود، 
پاسـخ پرسـش اول اسـت که تائید کننده هسـتی شیء 
اسـت و بـر هسـت بودنـش دلالت مـی کنـد و ماهیّت، 
پاسـخ پرسـش دوّم اسـت کـه بـه بیـان ویژگی هـای 
شـیء می پـردازد و چیسـتی‌اش را توصیـف مـی کنـد. 
صدرالمتألهّیـن، مدعی اسـت کـه آنچه در عالـم خارج، 
حقیقتـا واقعـی اسـت، وجـود اسـت و ماهیـات امـوری 
اعتباری هسـتند که بـر حدود و مراتب وجـود  دریافت 
مـی شـود. بنابراین ماهیـات به عنوان »معانـی اعتباری 
عقلـی« توصیـف می شـوند، یعنـی آن کیفیـات ذهنی 
کـه عقـل در وجـود خـاص درک مـی کنـد و از آن هـا 
انتـزاع مـی نمایـد. در واقـع آنچـه تقـدم دارد، »وجود« 
اسـت و ماهیـت در هسـتی تابـع آن به شـمار مـی آید. 
سـرّ اتحـاد میـان وجـود وماهیت ایـن گونه آشـکار می 
شـود کـه »وجـود« بالـذات و ماهیـت بالعـرض موجود 

اسـت. پـس آن چـه در نظر صدرا حقیقت عینـی دارد و 
مسـتقیما معلـوم انسـان واقع می شـود »وجود« اسـت 
و ماهیـت جـزو اعتبارات عقلی اسـت )ملاصدرا، 1315، 
ص 395 و سـبزواری، 1380، صـص 1590- 1563(.

انسان شناسي
انسـان بـا ایسـتادن در آخریـن مرتبـه وجـود در قوس 
نـزول و اوّلیـن مرتبـه در قوس صعـود، مهم ترین حلقه 
وجـود در نظـام خلقـت اسـت. البتـه این جایـگاه ثابت 
نیسـت و انسـان دائماً مسافر از سـمت حق به خلق و از 
خلـق بـه حق اسـت، لازمه این سـفر معرفتی اسـت که 
خداونـد در وجـود انسـان قـرار داده اسـت و باتوجـه به 
همیـن قابلیت اسـت که می توانـد از پایین ترین مراتب 
وجـود تـا بالاترین آن سـیر کنـد )مددپـور، 1377، ص 
24(. آیـه هـای شـریفه 30 تـا 39 از سـوره بقـره »و اذ 
قـال ربـک للملائکـه انـی جاعل فـی الارض خلیفتـه ... 
اتجعـل فیهـا من یفسـد فیها و یسـفک .... ما لا تعلمون 
و علـم آدم الاسـماء ......فتلقـی آدم مـن ربـه کلمـات 
و...... خالـدون.« اشـاره بـه جایـگاه انسـان دارد. از آنجـا 
کـه فیـض رحمانـی یـک لحظـه هم قطـع نمی شـود، 
عشـق موجـودات بـرای یکی شـدن بـا اسـماء الهـی، و 
هـر چـه بیشـتر تجلـی گاه حضور الهـی بـودن حرکت 
قـوس صعـودی را قـوام می-بخشـد. در قـوس نزول هر 
مرتبـه عالـی علـت آغازین مرتبـه دانی خود بـوده و در 
قـوس صعـودی هر مرتبه دانـی در حکم قوه واسـتعداد 
اسـت بـرای مرتبه عالـی، و در ایـن مرتبه اسـت که در 
اثـر حرکت جوهـری و تجـدد امثال، جمـادی به کمال 
خویـش یعنی بـه علت غایـی وجودش که همـان نامی 
اسـت می رسـد، نامی بـه حیوانـی وحیوانی به انسـانی، 
کـه بـه نوبـه خویش بایـد به کمال انسـان کامل برسـد 

)صالحـی1388، ص 24(.
معرفت شناسی 

از نظـر ملاصـدرا علـم ومعرفـت از سـنخ وجـود اسـت. 
بنـا بـه تعریـف: علـم قسـمتی از وجـود چیـزی بـرای 
چیـز دیگر اسـت کـه کمال آن نیز محسـوب می شـود 
معرفـت  منابـع   .)391 ص  )صدرالمتألهیـن1357، 
عبارتنـد از: عالم طبیعت، یعنی عالم جسـمانی و مادی، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             3 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

110

عالـم مثـال و عالـم عقـل. نفـس در حکمـت متعالیه با 
طـی مـدارج هسـتی و اتصـال بـه منابـع معرفـت بـه 
شـناخت حقایـق هسـتی نایـل می گـردد. پنـج حـس 
ظاهـری )لامسـه و باصـره و غيـره( و پنج حـس باطنی 
شـامل خیـال و وهـم و متخیلـه، عقـل حس مشـترک 
بـه عنـوان ابزارهای کسـب معرفت شـناخته شـده اند. 
نفـس معلومـات حسـی را از حـواس دریافت کـرده و با 
انجـام تصرفاتـی روی آن هـا به ادراکات دیگـر نائل می 
آیـد. ملاصـدرا معتقـد اسـت مراحـل و درجـات ادراک 
منطبـق بـا عوالـم و درجـات هسـتی اسـت. زیـرا علـم 
از سـنخ وجـود اسـت، پـس باید خـواص آن را نیـز دارا 
باشـد؛ یعنـی هم ارز سـه دنیـای طبیعت، مُثُـل و عقل 
کـه عوالـم مترتـب بـر هـم در هسـتی اند، ادراک نیـز 
دارای همیـن سـه مرحلـه حـس و خیال و عقل اسـت. 
همچنیـن انسـان بایـد معرفـت لازم جهـت حضـور در 
هریـک از عوالـم را، متناسـب بـا آن عالم  کسـب کرده 
مطهـری  و   138 ص   ،1360 )صدرالمتألهیـن،  باشـد 
1377،89(؛ در حالـی که سـه مرحله بـرای ادراک ذکر 
مـی شـود، امـا چهـار نـوع حسـی، خیالـی، وهمـی، و 
عقلـی  بـر شـمرده می شـود. احسـاس ادراک و تجرید 
صـورت موجـود مـادی همـراه بـا ویژگیهای مـادی آن 
)زمـان، مـکان، وضـع، ...( اسـت. ایـن مرحله تجـرد تام 
و کامـل نیسـت، بلکـه محـدود بـه حـد تجـرد حسـی 
اسـت. تخیـل، ادراک صـورت همان شـیئ اسـت که با 
همان ویژگیها احسـاس می شـود. توهـم ادراک معنای 
معقـول، بـه نحـو اضافه بـه جزئئ محسـوس اسـت. اما 
تعقل که بالاتر از همه اقسـام قبلی اسـت، ادراک شـیئ 
اسـت به لحـاظ حقیقت و ماهیت آن، بـدون اینکه چیز 
دیگـری مد نظر باشـد. هـر چهار قسـم ادراک مرتبه ای 
از تجرّدنـد کـه در حقیقـت سـه نوعنـد، چراکـه وهـم 
همـان عقلی اسـت کـه از رتبه خـود تنزل کرده اسـت. 
اتحـاد عاقـل و معقول، همچنین علـم و عالم و معلوم به 
عنـوان ارکان معرفت، از نتایج معرفت شناسـی صدرایی 
اسـت، که جدایی بین فاعل شناسـا و موضوع شناسایی 
را از بیـن می بـرد )صدرالمتالهیـن 1410، صص 362-

 .)469-293-291-89-360

جهان شناسی
طـرح جهان شـناختی، از نظر ملاصدرا، عالـم ذومراتب 
اسـت کـه بـه واسـطه »مبـدأ الهـی« متجلـی شـده و 
پیوسـته باقـی اسـت. واقعیـت بـرای او جهانـی خلـق 
شـده در مراتـب گوناگـون اسـت، کـه از یک اصـل آغاز 
می شـود و بـه همـان اصـل بـاز می گـردد. آیه شـریفه 
165 از سـوره بقـره »انـا لله و انـا الیـه راجعون« اشـاره 
بـر ایـن دارد کـه معارف اسالمی به صـورت حکم کلی 
رجـوع مبـدأ و معـاد جمیع اشـیاء را به یـک اصل بیان 
مـی کنـد. بنابرایـن خلقـت تدرج وجـود اسـت از عالی 
بـه دانـی طبق قـوس نزول و طبـق قوس عـروج ازدانی 
بـه عالـی، یعنی بازگشـت به آغاز اسـت )نصـر، 1380، 
ص 394(. تجلـی خلقـت کار تخیـل خالق اسـت، بـه 
بـا  عبارت دیگـر ربوبیـت دارای تخیـل اسـت و خـدا 
تخیـل ورزیـدن اسـت کـه عالـم را آفریده، یعنـی میان 
عالـم روح نـاب و محسـوس، جهـان برزخی و واسـطی 
قـرار داده کـه جهـان عالم مثال باشـد )کربـن، 1373، 
ص 391( عالـم تخیـل چـه در مرتبه تکویـن عالم اکبر 
بـه صـورت عمـاء، چـه در مرتبه تکویـن عالـم اصغر به 
صـورت تخیـل انسـان کـه پـا به پـای آن پیـش مـی 
رود، مسـتلزم تصـور جهانـی واقعـی، عینی، مسـتقل و 
میانجـی روح و عالـم محسـوس اسـت. انـدام معرفتـی 
ایـن جهـان برزخـی همـان تخیـل خالق اسـت و بـا 
همیـن انـدام  انسـان بـه عالـم مثالـی راه می یابـد کـه 
رویدادهـای مربـوط به واقعیات بینشـی و سرگذشـت-

هـای رمـزی در آن می گـذرد، را می یابـد.             
پرسش از حقیقت و ماهیت اثر معماری   

حکمت و هنر اسلامی و شناسایی معماری
نظـرگاه اصلـی حکمـت اسالمی بـه وجـود واقعیـت و 
نـوع خلقـت، به عنـوان منشـأ دانایـی و معرفـت اصیل 
در کانـون حکمـت و اندیشـه اسالمی قـرار دارد. براین 
اسـاس  انسـان دل آگاهی )حق القیـن و عین حقیقی(  
و قـرب بی واسـطه )حضـور شـدید در مراتب هسـتی( 
بـا اسـمی پیـدا می کند که مظهـر آن اسـت. در ادبیات 
اسالمی چنیـن مراتبی  به معماری تعبیر شـده اسـت. 
حـال پـس از ایـن مقدمـۀ خلاصـه، بـه طـرح مبانـی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             4 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

111

نظـری هنـر اسالمی و بنیادهـای معرفت شناسـی آن 
به مثابـه  معمـاری،  اثـر  پیدایـی  می شـود.  پرداختـه 
حاصـل کار فکـری- عملی و پیـش از آن معرفت اصیل 
و حضـوری، مقتضـی گـذار از قـوه به فعـل و حرکت در 
مراتـب بالاتـری از وجـود و بـه تعبیـری از نیسـتی بـه 
هسـتی اسـت. گذار از نظرگاه ارسـطویی بـه چهار علت 

و از نظـرگاه افلاطونـی بـه پنـج علت نیازمند اسـت.
علل پنجگانه معماری

پرسـش از حقیقـت یک اثـر معمـاری همـواره موضوع 
بحث و بررسـی متفکـران مختلفی بوده اسـت. افلاطون 
مبـدع  نظریـه پـردازی هنـر غـرب بـوده امـا در اصـل  
ارسـطو  مفصّلتریـن مباحـث عقـل نظـری را دربـاره 
هنـر ارائـه کرده اسـت. همـان طور کـه مـا بعدالطبیعه 
ارسـطو، در حقیقـت بسـط فلسـفه افلاطونـی به شـمار 
مـی رود، آراء او در بـاب هنـر نیـز تفضیـل آراء افلاطون 
اندیشـی در مبـادی متافیزیـک یونانـی اسـت.  بـاز  و 
امـا بحـث حاضـر در واقـع بـر اسـاس علـل چهارگانـه 
غائـی،  و  مثالـی  فاعلـی،  پنجگانـه مـادی، صـوری،  و 
افلاطونـی- ارسـطویی کـه در نظـر آنها مبنای پرسـش 
از علـل و مبـادی وجـودی موجودات بوده تنظیم شـده 
اسـت. تفکـر افلاطونـی، ارسـطویی هنر، صرفـاً در مقام 
صـورت بحـث در کار آمـده اسـت، درحالی کـه اصـل و 
اسـاس معنوی آن، بـر تئوری ابداع اثـر معماری مطابق 
» حکمـت و هنـر اسالمی« و مبانـی نظـری هنر دینی 

مبتنـی اسـت )مددپـور، 1390، صـص 343-344 (.
تخیل خلاق و علت فاعلی معماری

در دایـره وجـود، بـر طبـق حکمـت اسالمی وجـود 
جهانـی مثالـی و واقعـی چـه در قوس نـزول و آفرینش 
جهـان و چـه در قـوس صعـود و حرکت به سـوی مبدأ 
ضـروری اسـت. خیـال بـه عنـوان واسـط بیـن حس و 
عقـل یـا جهـان جسـمانی و روحانـی ابـزار ادراک ایـن 
جهـان مثالـی بـه شـمار میـرود. خیـال بـه عنـوان امر 

میانجـی سـاحتی دو گانـه دارد: 
• الـف( سـاحت تخیل خالق که به تخیـل خلقتی که 

از آن بـر می خیـزد می پردازد، 
•  ب( سـاحت تخیّـل آفریـده که به تخیّـل آفریدگار یا 

همـان  صـورت مخیّل آن، می نشـیند )کربـن، 1373، 
ص 392(. 

از آنجـا کـه  خـدا جهـان را آفریـده، خلقـت بـا دوبـاره 
آفریـدن جهـان از راه تخیّل بنا بـر اعتقادات خاص خود 
بـاز آفرینـی خدایـش را بـاز مـی یابـد. حدیث قدسـی 
»کنـت کنـزا مخفیـا فاحببـت ان اعرف فخلقـت الخلق 
لکـی اعرف« اشـاره به دلیـل و چگونگـی آفرینش دارد. 
بنابرایـن هنـر ومعمـاری مظهـر فعلیـت ایـن اعتقادات 
در جهـان قبـل از مـرگ اسـت و محـرّک آن تخیّـل 
خاّلق اسـت. معمـاری محل مـکان شـدن و عبـور از 
زمـان فانـی بـه مـکان باقـی اسـت. )مـدد پـور 1377، 
صـص 105-104(. انسـان در معمـاری جهـان خـود را 
مـی سـازد و به دنیای خود شـکل می دهـد. جهان یک 
اثـر معمـاری همان سـاخته شـدن بـر زمینـه زمینی و 
محـل ظهـور و میـزان تجلی معرفـت انسـان درحرکت 
به سـوی مبـدأ اسـت. اثـر معمـاری میعادگاهی اسـت 
که در آن عنصر ماوراء محسـوس و عنصر محسـوس در 
منزلگـه واحدی همنشـین می شـوند. در اینجاسـت که 
معماری نمایش اینجهانی آن جهان می شـود. سـاختن 
جهـان وشـکل گرفتـن دو منـش اصلی معماری اسـت. 
هـم چنـان که خلقـت مظهر تجلـی الهی اسـت و آینه 
ای اسـت کـه خـدا خـود را در آن بـه صفـات جالل و 
جمـال مشـاهده می کنـد، معمـاری نیز مظهر انسـانی 
اسـت کـه بنـا بـر اعتقـادات خویـش جهانی تـازه خلق 
مـی کنـد. ابزار ایـن آفرینش تخیّل خلّق اسـت. تخیّل 
خاّلق، بـه عنوان علّـت فاعلی، اندامی اسـت کـه از راه 
آن بـه نوعـی جغرافیـای مکاشـفه ای پی مـی بریم که 
برجهـا کوهسـتان های جادویی و رودخانـه های خود را  
دارد )احمـدی، 1378، صـص 532- 531 و مـدد پـور، 
1377، صص 97- 96(؛ بنابراین در معماری سـه عنصر 
معرفـت، ابـداع و اندیشـه به یکدیگر مرتبـط می گردند 
و همگـی از سـنخ وجودنـد. تخیّـل خاّلق می توانـد 
معرفـت و شـناخت را از عالـم طبیعـت، عالـم مثـال و 
عقـل بـه عنـوان منابـع معرفـت دریافـت کنـد و آن را 
در عینیـت معمـاری به ظهـور آورد و به ابـداع بپردازد. 
همچنیـن جایگاهـی جهت بالا بـردن امکان اندیشـه و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             5 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

112

خیـال، متناسـب بـا شـدت وجـودی انسـان بـه عنوان 
خالـق معمـاری  یا مخاطـب آن ایجـاد کند.

علت صوری و مادی معماری 
صـورت و مـاده و نسـبت میـان آن دو از مباحث نظری 
اساسـی اسـت کـه سـابقه آن بـه آغـاز فلسـفه یونانی، 
بـاز می گـردد. از مباحث اساسـی تفکر ارسـطویی قول 
بـه ترکیـب شـیئ از صـورت و هیـولا یا صـورت و ماده 
اسـت. صـورت فعلیـت ماده اسـت و ماده محـل صورت 
اسـت. بنابرایـن متناظـر با صورت و مـاده می توان علت 
صـوری و علـت مادی را تشـخیص داد )تایلـور، 1392، 
صـص 56 و 54(. آنچـه انسـان بالفعـل می یابـد، درک 
می کنـد و مـی تواند بـا آن ارتبـاط برقرار کنـد صورت 
اسـت و دلیل ایجادش علّت صوری اسـت. آنچه قابلیّت 
محل شـدن صـورت را دارا سـت ماده و دلیـل ایجادش 
علّـت مـادی اسـت. در حرکـت از قـوه به فعـل همواره 
مـاده صورتهـای جدیـدی را مـی پذیـرد و ایـن حرکت 
»مالزم اسـت بـا پیوسـتگی، اتصـال، و وحـدت صورت 
پیشـین و صـورت پسـین، همچنیـن اتصـال و وحـدت 
امـکان قبلـی و فعلیـت بعـدی، بـه طـوری کـه میـان 
امـکان و فعلیـت فاصله نیسـت و فعلیتهـا مجموعاً یک 
فعلیّـت را تشـکیل می دهند« )طباطبایـی، 1377، ص 

.)46
حـال جهـت روشـن شـدن مفهوم صـورت و مـاده و به 
تبـع آن علـت صـوری و مـادی در معماری باید روشـن 
کنیـم چه چیز در معمـاری به عنوان صـورت به فعلیت 
رسـیده و قابـل احسـاس و ادراک اسـت و مـاده ای کـه 

ایـن امکان را بالقوه داراسـت چیسـت؟
معمـاری در مـکان ایجـاد می گردد. یعنـی مکان، محل 
معمـاری اسـت و معمـاری مظهـر فعلیّت مکان اسـت. 
مـکان در لغـت بـه معنی »امـر یا چیزی اسـت که چیز 
دیگر بر آن نهاده ویا تکیه کند« )سـجادی، 1386، ص 
470(. باتوجـه بـه این تعریف می-تـوان در مکان بودن 
را )حالـی( درنظـر گرفت کـه چیزی را بر چیـزی نهاده 
باشـند. در تکمیـل معنی فـوق از تعریـف صدرایی بهره 
می جوییم: »مکان عبارتسـت از سـطح باطن از جسـم 
حـاوی که مشـتمل بر سـطح ظاهـر از جسـم محو می 

باشـد«. بنابرایـن می تـوان گفت: »مکان یک جسـم آن 
مقـدار از صورت آن جسـم اسـت که بر همـان مقدار از 
صورت جسـم دیگر سـابیده شـود و قسمت سـابیدن را  
»محـل مـکان« می گوییم. مثاًل مکان یـک مکعب که 
روی یک سـطح هموار قرار گرفته اسـت، کل آن سـطح 
وجهـی اسـت کـه در محـل سـطح همـوار قـرار گرفته 
اسـت. بنابرایـن مکان یک جسـم در )محـل( مکان می 
شـود؛  یعنی محل مکان شـدن یک جسـم حالی اسـت 
که جسـم در آن دارای مکان اسـت. پس جسـم میتواند 
در ایـن محـل یـا آن محـل، مکان شـود. پـس حالی را 
کـه در آن مکان جسـم متعین و متشـخص می شـود و 
جسـم بالفعـل دارای مکان می شـود را )صـورت مکان( 
می گوییـم و مـاده مـکان چیزی اسـت که محـل مکان 
شـدن آن اسـت؛ مـاده مـکان حالـی اسـت کـه سـبب 
قـوام محـل مکان اسـت و محـل بی او متقـوم و موجود 
بالفعـل نیسـت. بنابرایـن بـا توجه بـه آنچه گفته شـد، 
مـکان ، چنـان جوهر یـا سوبسـتانس مـادی از ترکیب 
مـاده مـکان و صـورت مکان به وجـود می آیـد )دیباج، 
1378، ص 41(، امـا ایـن صـورت خـاص مکانی اسـت 
کـه مـاده را به حیز تشـخیص و تشـخص در مـی آورد. 
از آن جـا کـه خاصیت شـیئی جسـمانی این اسـت که 
درمـکان قـرار گیـرد، پـس عالـم مـادی مکان اجسـام 
اسـت و چـون خال محال اسـت، مـی توان عالـم مادی 
را پـر از تـوده و فضـا که هـر دو از جنس ماده هسـتند،  
بدانیـم پـس توده و فضا بـدون در مکان بودن به صورت 
عینـی وجـود نـدارد و مکان شـرط لازم عالم جسـمانی 
اسـت. ارتبـاط انسـان بـا عالـم جسـمانی نه به واسـطه 
صـورت بـه عنـوان فعلیت مـاده بلکه به واسـطه صورت 
مـکان بـه عنـوان فعلیـت مـاده امـکان اتفاق مـی افتد. 
بنابرایـن مـی تـوان علت مـادی معماری را تـوده و فضا  
بـه عنـوان مـاده هـای مـکان و علـت صـوری معماری 
را صـورت مـکان معرفـی کـرد. پـس آنچـه در عالـم 
جسـمانی بـرای انسـان قابـل شناسـایی اسـت صـورت 
مـکان اسـت و شـیئی منفـرد بـدون ارتبـاط با اشـیای 
دیگـر در جهـان خـارج قابـل تصـور نیسـت. همچنین 
صـورت مـکان کلیتـی قابـل ادراک متشـکل از عناصـر 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             6 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

113

مرتبـط بـا یکدیگـر ایجـاد می کنـد. در بعـد معرفتـی 
صـورت مـکان نمایـش اینجهانـی آن جهـان و جلـوه  
محسـوس نامحسـوس می شـود. در معماری ماده های 
مکانـی به واسـطه تخیل خالق دائمـاً از مرتبه وجودی 
خـود در عالـم جسـمانی ارتقـاء یافتـه و باعـث ایجـاد 
معرفتـی در سـطح وجـودی بالاتـر مـی شـوند. صورت 
مـکان همـواره شـناختی در مراتـب مختلـف هسـتی 
ارائـه می کنـد، یعنـی عملکردی متناسـب با سـه اندام 
معرفتـی حـس و خیـال و عقـل دارد. در مرتبـه حـس 
صـورت مـکان مظهـر فعلیـت امتدادهای جهـان مادی 
اسـت و عینیـت کامـل دارد، امـا در مرتبـه خیـال و 
عقـل مـکان از امتدادهـای مادی رها شـده و در جایگاه 
وجـودی بالاتر قـرار می گیرد. چنین برداشـتی از مکان 
هماننـد تعریـف اشـراقیون از مـکان می باشـد: مکان از 
قـول اشـراقیون بـه عنـوان بعدی مجـرد ماننـد جایگاه 
موجـودات مثالـی در آفرینش تعریف می گـردد. در این 
مرحله اسـت که معمـاری در قالب صـورت مکان عامل 
معرفـت می شـود. ایـن عاملیـت نـه بـه عنـوان بیـان 
مفاهیـم خـاص، بلکه به عنوان گشـودن امـکان معرفت 
و شـناخت در سـطوح مختلف با قابلیت های شـناختی 
مختلـف عمل مـی کند؛ بنابراین بنا بـه تعریف صدرایی 
مـکان وجود مـادی دارد و خارج از ذهن می باشـد و بنا 
بـه تعریف اشـراقیون مـکان وجودی ذهنی مـی یابد. با 
توجـه بـه جهان شـناختی ایـن نوشـتار کـه واقعیت را 
ظهـور وجـود در سلسـله مراتـب هسـتی مـی دا نـد و 
معرفـت را از سـنخ وجـود مـی بینـد، کـه بـا واقعیـت 
دوری و حرکـت جوهـری کاماًل همخـوان اسـت، پس 
مـی تـوان هر دو تعریف را در کل یکی دانسـت اما یکی 
در وجـودی مـادی و دیگـری در وجود مجـرد. مکان در 
دنیـای مادی عینیت دارد و منطبـق بر تعریف صدرایی 
اسـت .امـا هنگامـی که ادراک شـد وجـودی مجرد می 
یابـد و در ذهـن حاضـر مـی گـردد. وجود عامـل اتحاد 
وجـه مـادی و مجـرد مکان اسـت، زیـرا بنا بـه معرفت 
شناسـی ملا صـدرا میان ذهـن و عین، اندیشـه و عمل، 
سـوژه و ابژه جدایی نیسـت و عاقل و معقول، همچنین 
علـم و عالـم و معلـوم بـا یکدیگـر اتحاد وجـودی دارند.

علت غایی و مثالی معماری 
علـت غایـی معمـاری فعلیّـت مـکان جهـت معرفـت و 
گشـایش فضای اندیشـه وخیال اسـت و علتّ مثالی آن 
توصیف بهشـت اسـت. مهم ترین خاصیّت اثـر معماری 
ایـن اسـت کـه درحرکـت از بیـرون بـه درون جهانـی 
تـازه مـی سـازد، ایـن جهان تـازه که منشـأ آشـکارگی 
حقیقـت در قالـب اثـر معمـاری اسـت درعیـن حفـظ 
ارتبـاط بیـرون و درون )بیـرون بـه عنـوان ریشـه های 
شـناخت و درون بـه عنـوان فضایـی جهت بـروز تخیل 
خالق( و ماهیـت هرکـدام، دارای هویتـی منحصـر بـه 
فرد اسـت. علـت غایی معمـاری تمثیل جهـان و زمین 
و نسـبتی میـان آن دو اسـت. از ثبات جهـان بر زمین و 
از جـای گرفتن زمین درجهان رخدادی سـر برمی آورد 
کـه چـون واقعه های دیگـر نیسـت. برای نخسـتین بار 
یکـی از شـکل های حقیقـت پدیـد مـی آیـد و اثـر بـه 
حقیقـت تبدیـل می شـود، آشـکار مـی شـود. حقیقت 
نـه بـه معنـای متافیزیکـی توافـق بیـان و چیـز، بلکـه 
بـه معنـای برداشـتن اصیـل حجـاب. اثـر حقیقـت را 
بـاز می نمایانـد و در آن هسـتی و حقیقـت، جهـان و 
زمیـن یکـی مـی شـود. ایـن همـان هنرشـکل گیری 
 ،1378 )احمـدی،  اسـت  معمـاری  توسـط  حقیقـت 
صـص 534،536(. بنابرایـن اثـر معماری با اندیشـیدن 
و معرفـت یکـی اسـت. بدینسـان انسـان سـنتی بر آن 
اسـت تـا از رهگـذر هنـری کـه نمایشـگر تعـادل، صفا، 
صلح و سـلم اسـت، جهانی بنا کند. تمامـی تنش میان 
زمیـن و آسـمان را نادیـده می گیـرد تـا آرامـش وضـع 
ازلـی وجـود ی کبار دیگـر تجربه و برقرار شـود. از میان 
آفرینش هـای آدمـی، معمـاری ارائـه گـر حیاتی تریـن 
میـان  در  ایـن رو،  از  و  ساخته هاسـت  جامع تریـن  و 
هنرهـا موقعیتـی محـوری به خـود می گیـرد. معماری 
نمایشـگر کثرت وسـایل و متنوع تریـن راه های نیل به 
وحـدت اسـت. اسـتاد معماری خـود هنروری اسـت که 
در فرآینـد آفرینش سـهیم می شـود. معمار با اسـتفاده 
از شـعائر سـنتی کـه آمـاده اش مـی سـازند، می توانـد 
آثـار هنـری بیافرینـد کـه بـاز تابـی از صـور در ملکوت 
یـا »عالـم مثـال« اسـت. هـدف ایـن شـعائر ذاتـاً یکی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             7 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

114
اسـت؛ خلـق یـک حالـت آگاهـی که بـه تفکـر در چند 
وچـون بهشـت راه دهـد. شـیئی کـه بدینسـان خلـق 
مـی شـود، زیبایـی درونـی مـاده را،  بـه درجـه همتراز 
احاطـه تجربـی هنرورز یا اسـتادش، از تعلـّق می رهاند 
و آزادی اش مـی بخشـد )اردلان و بختیـار، 1379، ص 

13(. )نمـودار 1(
چگونگـی خلـق و درک اثـر هنـری و حضـور و 

واقیعت ظهـور 
در بخـش اول بـر اسـاس فلسـفه کلـی صدر‌المتالهّیـن 
علت‌هـای  و  محتـوا  عنـوان  بـه  اسالمی  حکمـت  و 
صـورت  عنـوان  بـه  ارسـطویی   - افلاطونـی  اعـدادی 
بحـث بـر تبییـن اصـول سـاختار‌های ذهنـی پرداختـه 
شـد. اسـتفاده از دو فلسـفه کلـی بـه دلیل مورد سـوال 
قـرار دادن کیسـتی و چیسـتی انسـان و جهـان با طرح 
پرسـش‌های اساسـی و بنیادین می‌باشـد. چون فلسـفه 

کلـی بـه دنبـال ذات و حقیقـت پدیده‌هاسـت، لـذا در 
چنیـن اندیشـه ای زمـان و مکان خاصّی مدنظر نیسـت 
و می‌تـوان از تفکرشـان در هـر زمـان و مـکان بهره برد 
)اسالمی، 1392، ص 75(. حضـور و شـناخت واقیعـت 
در معمـاری و نسـبتی کـه بـا خالـق اثـر و مخاطـب 
دارد بـه عنـوان نتیجـه بخـش اول پـس از تشـریح بـه 
عنـوان پایـه تحلیـل وجـودی معمـاری قـرار می‌گیرد. 
همچنین جایگاه معرفت‌شناسـی در ارتباط سـه سـویه 
مابیـن هنرمنـد- اثـر معمـاری- مخاطب بدیـن ترتیب 
روشـن خواهـد شـد، کـه اولاً هنرمنـد بـدون آگاهـی و 
شـناخت واقعیـت قادر بـه آفرینـش اثر هنری نیسـت. 
ثانیـاً مخاطـب بدون آن که از شـناخت بهره ای داشـته 
باشـد نمی‌توانـد بـا اثـر هنـری ارتبـاط برقرار کنـد. آن 
چـه پـس از ایـن بررسـی خودنمایـی می‌کنـد، ایـن 
بـا چـه مشـخصاتی می‌توانـد  اثـر هنـری  اسـت کـه 

نمودار 1. پرسش از ماهيت و حقيقت معماري؛ ماخذ: نگارندگان.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             8 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

115
مخاطـب بـه حیطـة شـناخت در می‌آیـد. معمـاری بـه 
عنـوان مظهـر فعلیّت مکان بین سـه جهان یاد شـده و 
انسـان پیونـدی پـر معنـا ایجادمی‌کند. هنرمنـد معمار 
بـا حاضـر کردن سـه جهان یادشـده در اثر متناسـب با 
میـزان معرفـت خویـش، جهانی تـازه جهت آشـکارگی 
حقیقـت ایجـاد می‌کنـد. این جهان تـازه مکان انسـان 
می‌شـود. انسـان در معمـاری بـر سـر منـزل مقصـود 
می‌رسـد و آرامـش می‌گیـرد. هنرمنـد و مخاطـب در 
منزلگـه واحـدی کـه تخیّـل خاّلق آفریـده و فضـای 
اندیشـه و خیـال نامیده می‌شـود، همنشـین می‌گردند. 
صـورت مـکان در معمـاری ابـزار ایجـاد ایـن فضاسـت. 
معمـاری به عنـوان عامل معرفـت، توانایی معمـار را در 
حضـور بخشـی هسـتی آشـکار مـی کنـد و مخاطب را 
به هسـتی پیونـد می‌دهد. بـرای مخاطب مکان منشـاء 
معرفـت شـده و بـه عنـوان معلـوم از ارکان معرفت قرار 

حضـور و نمـود واقعیـت باشـد و بـه عنـوان واسـطه ای 
معرفت‌شـناختی عمـل کند. ‬‬‬چگونگی خلـق و درک اثر 
هنـری و نحـوه ارتباط این دو در تحلیل وجودی، اشـاره 
بـه ایجـاد معمـاری بـه عنـوان آئینـه وجـود انسـان بر 
مـی کنـد. تخیّـل خاّلق به عنـوان علّـت فاعلـی ایجاد 
اثـر، حقیقـت را با گشـایش فضـای اندیشـه و خیال به 
عنـوان علـّت غایـی بـه حضـور مـی‌آورد و معمـاری را 
بـه عنـوان خالـق عامل معرفـت معرفـی می‌کنـد. ابزار 
ایجـاد  معمـاری تـوده و فضا بـه عنـوان ماده‌های مکان 
و مسـئله معرفـت در آن بـه واسـطه صـورت مـکان رخ 
می‌دهـد. منابـع معرفـت سـه عالـم وجـودی جسـم و 
نفـس و عقل می‌باشـد. تخیّـل خلّق محـرّک مخاطب 
در چگونگـی درک اثـر اسـت. منشـا معرفـت در ادراک 
اثـر معماری صـورت مکان بـوده و با ابزار‌هـای معرفتی 
حـسّ و خیـال و عقـل، متناسـب بـا درجـه وجـودی 

نمودار 2. چگونگي خلق و درك اثر هنري و معماري، ماخذ: نگارندگان.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             9 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

116

انسـان در بـدو تولـد ماننـد لـوح سـفیدی اسـت کـه 
هیـچ گونـه آگاهـی نـدارد و معرفـت در طـول زندگـی 
بـرای او حاصـل میگـردد. نفـس بـا پیوسـتن بـه مـاده 
محسـوس بـه عنـوان طفل نوپـای انسـان پا بـه عرصۀ 
وجـود می‌گـذارد، در ایـن هنـگام صورتی اسـت قائم به 
بـدن ولـی پـس از اسـتکمال و خـروج از قوه بـه فعل با 
طی مراحل احسـاس، ادراک و شـناخت، قائم به ذات و 
فاعل بدون آلات و ادوات جسـمانی می شـود )سجّادی، 
1375، ص 263(. حرکـت از احسـاس به ادراک به نقل 
از ابن‌سـینا بدین ترتیب اسـت: محسوسات به واسطه‌ی 
اعضـای حسـی احسـاس می‌شـود نـه ادراک حقیقـی. 
بـرای ادراک حقیقـی، داده‌هـای حـواس بـه نحـوی به 
هـم می‌پیوندنـد و حسّ مشـترک را تشـکیل می‌دهند 
و در واقع، حس مشـترک قوّه‌ای اسـت کـه ادراک صور 

می‌گیرد. علم توسـط سـه ابـزار معرفتی حـس و خیال 
و عقـل نـزد عالـم یعنـی مخاطـب حاضـر می‌گـردد. 
بدیـن ترتیـب معماری محـل ظهور واقعیت سـه جهان 
می‌گـردد و امـکان شـناخت واقعیـت را فراهـم می‌کند 

)نمـودار 2(.
چیستی احساس و ادراک و شناخت

انسـان متناسـب با وجود سـه دنیای جسـمانی، خیالی 
و عقلـی بـه عنـوان منشـأ معرفـت، دارای سـه انـدام 
معرفتـی حـس و خیـال و عقل بـه عنوان ابـزار معرفت 
میباشـد. احسـاس عالـم مـادی و جسـمانی بـه عنوان 
مقدمـه ادراک عالـم خیـال اسـت و در ادامـه، ادراک 
مقدمـه شـناخت عالـم عقـل میشـود. بنابرایـن ادراک 
واسـطهای مـا بین احسـاس و شـناخت اسـت. )نمودار 

                                                                                                    )3

نمودار 3. چيستي احساس، ادراك و شناخت در فهم معماري، ماخذ: نگارندگان.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            10 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

117

جزئیّـه را بـه عهـده دارد. یعنی هرچـه از طریق حواس 
در  آن  از  هـم  صورتـی  می‌شـود،  احسـاس  پنج گانـه 
حـس مشـترک منعکـس می‌گردد. قـوّه‌ای کـه مدرک 
معانـی جزئیّـه اسـت، قوّه واهمـه نامیده می‌شـود. برای 
هـر یـک از ایـن دو حـس، خزانـه‌ای در مجـاورت آن‌ها 
قـرار گرفتـه اسـت: خزانۀ حـس مشـترک را »خیال« و 
خزانـة قـوه واهمـه را »حافظـه« می نامنـد. قـوه‌ای که 
هـم مـدرک و هـم متصرف اسـت قوه‌ای اسـت که صور 
جزئیّـه موجـود در خیـال یا معانـی جزئیّـه محفوظ در 
قـوه حافظـه را تجزیـه و یـا بـا هـم ترکیـب می‌کنـد و 
صورتـی در ذهـن می‌سـازد کـه وجـود خارجی نـدارد، 
ماننـد تصویـر انسـانی بـا دو بـال پرنـده. ایـن قـوّه کـه 
خیـال نـام دارد گاهـی در خدمـت قـوّه واهمـه و گاهی 
در خدمـت قـوّه ناطقـه اسـت. هـرگاه در خدمـت قـوّه 
واهمـه باشـد آن را قـوّه متخیّلـه می‌گوئیـم کـه تولیـد 
تصاویـر وهمـی و دروغیـن می‌کنـد و اگـر در خدمـت 
قـوّه ناطقـه باشـد آن را قـوّه متفکّـره می‌گوئیـم کـه 
تبدیـل به اندیشـة نظاره‌گر می‌شـود )ابن سـینا‌1363، 
ص 60(. در پـس احسـاس و ادراک، شـناخت اتفـاق 
می‌افتـد. تفـاوت ادراک و شـناخت در ایـن اسـت کـه 
ادراک تجربـی اسـت ولـی شـناخت عقلی اسـت. یعنی 
در مرتبـه ادراک انسـان بـا صورت‌هایـی سـروکار دارد 
کـه می‌توانـد صورت‌هـای حسّـی آن‌هـا را تصـور کند. 
در ایـن مرحلـه صورت وجود دارد حـال آن که می‌تواند 
جزئـی  و دارای مـا بـه ازای خارجـی باشـد مانند تصوّر 
شـخص مجیـد. یـا ایـن کـه کلـی و دارای مـا بـه ازای 
خارجـی نباشـد، ماننـد تصـوّر شـکل کلـی انسـان. امّا 
شـناخت بـا مفاهیم کلـی و معقـولات تجریـدی رابطه 
دارد. در مرحلـة شـناخت صورتـی جهـت تصـوّر وجود 
نـدارد. تفـاوت بین ادراک تجربی و شـناخت عقلی را  از 

زبـان امانوئـل کانـت بیـان می‌کنیم: 
»در ایـن جـا بحـث دربـاره نشـانه ای اسـت کـه از آن 
طریـق بتوانیـم شـناخت محـض )عقلی( را از شـناخت 
تجربـی )ادراک(، بـا اطمینـان متمایـز کنیـم. درسـت 
اسـت کـه تجربـه بـه مـا آمـوزش می‌دهـد کـه چیزی 
بـه این یا به آن شـکل سـاخته شـده اسـت، امـا نه این 

کـه آن چیـز نمی‌توانـد به شـکل دیگـر باشـد. بنابراین 
در وهلـة اوّل، اگـر گـزاره ای پیـدا شـود. کـه هـم زمان 
بـا ضـرورت خویـش تعقّـل گـردد، آن گـزاره یک حکم 
پیشـین اسـت. امـا اگر عالوه بر آن گـزاره از گـزاره ای 
دیگـر مشـتق نشـده باشـد مگـر از گـزاره ای کـه خود 
نیـز بـه مثابه یک گـزاره ضروری معتبر باشـد، گزاره ای 
خواهیـم داشـت که مطلقـاً پیشـین اسـت. دوّم، تجربه 
هرگـز بـه احـکام خـود کلیّـت حقیقی یـا کلیّـت اکید 
نمی‌دهـد، بلکـه فقـط کلیّـت نسـبی یـا فرضی بـه آن 
می‌بخشـد. )از طریـق اسـتقراء( چنان کـه در حقیقـت 
بایـد گفته شـود، تـا  آن جا که مـا تا به حـال دیده‌ایم، 
در ایـن یـا آن قاعـده اسـتثنایی وجـود نـدارد. بنابراین 
اگـر حکمـی در کلیـت دقیق تعقل شـود، یعنـی چنان 
کـه هیـچ اسـتثنایی بـه مثابـه ممکـن در آن مجـاز 
نباشـد، آن حکـم از تجربـه مشـتق نشـده اسـت، بلکه 
مطلقـاً بـر نحـوه پیشـینی اعتبـار دارد. بنابرایـن کلیّت 
تجربـی فقـط ارتقـاء اختیاری نوعـی اعتبـار آن چیزی 
اسـت که در بیشـتر مـوارد معتبر اسـت. طـوری که در 
همـه مـوارد معتبر اسـت. اما بر عکس، اگـر کلیت اکید 
بـرای یـک حکـم ذاتـی باشـد، ایـن امـر به سرچشـمه 
خاصـی از شـناخت آن حکـم بـر می‌گـردد، یعنـی بـه 
قوه شـناخت پیشـین. بـه همیـن ترتیب اگـر از مفهوم 
تجربـی خـود از هـر چیـزی که باشـد، چه جسـمانی و 
چـه غیـر جسـمانی، همـة خاصیت‌هایـی کـه تجربه به 
شـما آموختـه اسـت را کنـار بگذارید، باز یـک خاصیت 
وجـود دارد کـه آن را نمی توانیـد جـدا کنیـد و آن این 
اسـت کـه متعلق تجربه را بـه منزله جوهر یـا مرتبط با 
جوهـر مـورد تعقّل قرار دهیـد )با آن کـه مفهوم جوهر 
از مفهـوم یـک عیـن کلـی، متعیّن تـر اسـت(. بنابراین 
در اثـر اعتقـاد بـه ضرورتـی کـه از  آن طریـق مفهـوم 
جوهـر خـود را بـه شـما تحمیل می‌کنـد، بایـد اعتراف 
کنیـد کـه جایـگاه این مفهوم در قوّه شـناخت پیشـین 

شماسـت« )کانـت، 1390، ص 67(.
بنابرایـن معقـولات پیشـینی هسـتند بدیـن مفهوم که 
مـا بـه ازای خارجـی ندارند اما سرچشـمه شـکل‌گیری 
آن‌هـا ادراک تجربی اسـت. معقولات جـزو مفاهیم کلی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            11 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

118

هسـتند. ذهـن انسـان چه در بخـش تصـوّرات و چه در 
بخـش تصدیقـات، ابتـدا مفاهیم کلی را انتـزاع می‌کند، 
آن گاه آن هـا را در تبییـن پدیده هـای عالـم و تعریـف 
مفاهیـم دیگـر بـه کار می‌گیرد و با مقایسـه و سـنجش 
ادراکات  و  می‌رسـد  جدیـد  احـکام  بـه  آن هـا  میـان 
یـا  بـه دسـت مـی آورد. معقـولات  تصدیقـی متعـدد 
مفاهیـم کلـی به سـه دسـته تقسـیم می شـود. ویژگی 
هـر یـک از آن هـا را در زیر بـه اختصار بیـان می‌کنیم:

مسـتقیم  صـورت   کـه  ماهـوی:  کلـی  مفاهیـم   -1
اشـیای محسـوس هسـتند و به دسـته معیّنی از اشـیاء 
اختصـاص دارنـد مانند: سـفیدی و سـیاهی، انسـانیّت،  

چـوب بـودن.
2- مفاهیم فلسـفی: اعّم از مفاهیم دسـته اول هسـتند 
و بـه دسـته معیّنـی و یا نـوع معیّنی اختصـاص ندارند. 
صـورت حسّـی و خیالـی ندارنـد بلکـه مفهـوم عقلی و 
کلـی دارنـد ماننـد: وجـوب و امـکان، نظـام علـّت و 

معلـول، وحـدت و کثـرت، حـدوث و قـدم و غيـره؛
3- مفاهیـم منطقـی: هیـچ ربطـی بـه خـارج از ذهـن 
ندارنـد و ذهنـی محـض هسـتند. مانند: کلـی و جزئی، 
نـوع، جنس و فصل و غيـره )معلمی، 1388، ص 171(.

چگونگی احساس و ادراک و شناخت
موضـوع این قسـمت به چگونگـی انتقال علـم از معلوم 
بـه عالـم مربـوط اسـت. از آن می‌تـوان بـه چگونگـی 
»دریافـت« نیـز تعبیر کـرد. دریافت عبـارت از مفهومی 
اسـت که هم به اطلاعات مکتسبه از محر‌کهای حسی 
اشـاره دارد و هـم می‌تواند به اطلاعاتـی که از پرتو تفکر 
و اسـتدلال و بـا توجـه بـه تجـارب و علـم و آگاهـی به 
دسـت می آیـد و به عبـارت دیگر به اطلاعـات دریافتی 
از محیـط اشـاره داشـته باشـد. )نقـی زاده، 1389، ص 
149(؛ بنابرایـن بـه واسـطة دریافـت انسـان علـم را از 
بیـرون بـه درون انتقـال می‌دهـد. ایـن فرآینـد فعال و 
هدفمنـد اسـت، نقطه‌ای اسـت کـه شـناخت و واقعیت 
را بـه یکدیگـر می‌رسـاند. برای شـرح و تبیین چگونگی 
دریافـت تلاش‌هـای زیـادی شـده اسـت. دو نظریـه‌ی 
کلـی در مـورد دریافـت وجـود دارد، یکـی بـر دریافـت 
تجربـة حسّـی، و دیگـری به حواس به عنـوان نظام‌های 

اوّل چگونگـی  فعّـال و مرتبـط متّکـی اسـت. دسـته 
مفـروض  واحدهـای  و  حسّـی  داده هـای  قرارگیـری 
ادراک را در مغـز توضیـح می‌دهنـد. تجربه‌گرایـی ایـن 
ترکیـب و قرارگیـری را نتیجـة تداعـی می داند. مکتب 
کنـش متقابـل کـه افـکار و نوشـته‌های افـرادی چـون 
والترگروپیـوس، لوئیـس مامفـورد  و گیفـورد مولـر را 
تحـت تاثیـر قـرار داده اسـت، بـر نقـش تجربـه تأکیـد 
می‌کنـد. نظریه‌هـای فطرت گـرا و خرد‌گـرا بـر نقـش 
انگاره‌هـای درونی و اسـتنتاج‌های منطقی از احساسـات 
تأکیـد دارنـد. بحث‌هـای گریسـتین نوربرگ شـولتر در 
مـورد طراحـی، بـه شـدّت تحـت تاثیـر ایـن رویکـرد 

نظـری ادراک اسـت )لنـگ،1390، ص 70(.
نظریـة گشـتالت چگونگـی سـازمان یافتـن پدیده‌هایی 
ماننـد »ثبـات ادراکـی« و »خطاهای ادراکی« را نشـان 
می‌دهـد. بنابر‌ایـن نظریـه، ادراک هـر چیـز جـدای از 
مجموعـة در برگیرندة آن مسـیر نیسـت، زیرا مجموعه 
عناصر تشـکیل دهنده میدان ادراکی گشـتالتدر ادراک 
تأثیـر می‌گذارنـد. یعنـی هر )جـزء( به تبـع )کل( خود 
ادراک می شـود. مکتـب )ایمـز( و پیـروان آن، ادراک را 
حاصـل تأثیـر متقابـل فـرد ادراک کننده و شـئ ادراک 
شـده می‌داننـد و در چارچوب »روان شناسـی تعاملی« 
بـه آزمایش‌هـای متعـددی در خصـوص آمادگی‌هـای 
روانـی و ذهنـی فرد ادراک کننـده، ارزش‌های اجتماعی 
در تعامـل بـا واقعیت و چگونگی سـازمان عناصر میدان 
ادراکـی، دسـت زده‌اند. )ایروانـی و خداپناهـی، 1389، 
صـص 2-1(؛ درحالی کـه نظریـة تحلیـل - اطلاعـات 
معتقـد اسـت کـه در مغـز فرآیندهـای شـبه رایانـه ای 
وجـود دارد، نظریـه گشـتالت مبانـی نظـری طراحی را 
بیـش از هـر نظریـه دیگر ادراک تحـت تأثیر قـرار داده 
اسـت. ایـن در حالـی اسـت کـه نظریه‌هـای تحلیـل - 
اطلاعـات اسـاس نوشـته‌های زیبایی‌شناسـی افـرادی 
چـون آبراهـام مولـس )1966( هسـتند. در مقابـل این 
نظریه هـا، رویکـرد اکولوژیـک جیمز گیبسـون و الینور 
گیبسـون اسـت کـه دریافـت را مبتنـی بـر اطلاعـات 
بـا مدل‌هـای دریافتـی  نبایـد  ایـن رویکـرد  می‌دانـد. 
سـایبرنتیک کـه اسـاس آن تحلیـل اطلاعـات اسـت 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            12 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

119
اشـتباه شود. 

گیبسـون واقعیـت تجربـة حسّـی را معرفـی می‌کنـد، 
دریافـت«  سـازنده  »واحدهـای  جـای  بـه  را  آن  امـا 
محصـول دریافـت قلمـداد کـرده اسـت. اولر یخ نیسـر 
مفهـوم طرحـوارة ذهنـی را بـه عنـوان »پیونـد ادراک 
و فرآیند‌هـای عالـی ذهنـی« بـه ایـن نظریـه افـزوده 
اسـت )لنـگ، 1390، ص 97(.  طبـق مـدل اکولوژیک، 
ادراک و شـناخت دو مفهـوم متمایـز هسـتند. ادراک 
مکانیـزم برونی فرآیندی اسـت که مربـوط به چگونگی 
اطلاعـات  آوری  و جمـع  اعضـای حسـی  تحریـکات  
اسـت و شـناخت یـک مکانیـزم درونـی فرآینـد و نحوه 
تأثیـر تجـارب پیشـین، عوامـل روان‌شـناختی )ماننـد 
انگیزه هـا، ارزش هـا و غيـره( وشـخصیّتی )درونگـر یـا 
برون نگـر بـودن( افـراد، در تعبیر و تفسـیر آن اطلاعات 
حسـی اسـت. در روان‌شناسـی محیـط بر مرتبـط و در 

هـم تنیـده بـودن ادراک، شـناخت و شـرایط محیطی، 
تأکیـد مـی شـود و ایـن پیوسـتگی بـه ویـژه هنگامـی 
آشـکار می‌شـود کـه ادراک اشـیاء را از ادراک محیـط 

تفکیـک کنیـم )مرتضـوی، 1380، صـص 60-66(.  
میـزان اطلاعات و آگاهی های دریافتـی ما از محیط، به 
تنـوّع و درجـه تضّـاد اطلاعات حسّـی به دسـت آمده و 
چگونگـی تفکیک آن هـا از یکدیگر، یعنـی به چگونگی 
ردیابـی الگو‌هـا بسـتگی دارد. بـه طور خلاصـه می‌توان 
گفـت نظریـه اکولوژیـک ادراک، اطلاعـات دریافتـی از 
نیـز ویژگی‌هـای  محیـط توسـط حـواس پنج گانـه و 
نظام‌هـای جهـت دهنـده و حرکتی اصلـی در محیط را 
مبنای اصلی نظام ادراکی انسـان می‌داند )شـاه چراغی، 
ادراک  اکولوژیـک  مـدل  براسـاس   .)161 1391، ص 
معنـی و مفهـوم آن چـه احسـاس و ادراک می‌شـود، 
پیـش از آن در عـرف فرهنگـی اجتماعـی هـر محیـط 

نمودار 4. مدل مفهومي چگونگي احساس معماري و شهر؛ ماخذ: نگارندگان.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            13 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

120

آموختـه شـده‌اند. بـه بیانـی دیگـر ویژگی‌هـای الگـوی 
محیـط سـاخته شـده،  با حـواس پنـج گانه و بـا توجه 
بـه نظـام جهت دهنـده احسـاس و ادراک می‌شـود، اما 
معانـی آن کـه مبتنی بـر طرحواره های ذهنی هسـتند 
بایـد آموختـه شـوند. در علوم ادراک و شـناخت محیط 
نظریـه اکولوژیـک ادراک بـر اهمیـت نظام‌هـای جهـت 
دهنـده محیـط و نظـام ادراکـی حـواس پنـج گانـه در 
محیـط تأکیـد می کنـد. بنابرایـن تحلیـل محیـط بـا 
توجـه بـه یافته‌های نظریـه اکولوژیـک ادراک بر مبنای 
توجـه مناسـب بـه نظـام ادراکـی حـواس پنـج گانـه و 
نظام‌هـای جهـت دهنده و پدید آوردن غنای حسـی در 
محیـط، می‌توانـد از یـک سـو قابلیّت و کیفیّـت دعوت 
کنندگـی بـرای محیـط پدیـد آوردن و فرد را بـه تأمّل، 
خودسـنجی، خودارزیابی و براسـاس مدل انسـانی مازلو 

بـه خـود شـکوفایی دعـوت کنـد )شـاهچراغی 1391، 
صـص 62و 161(.

 بـا توجـه بـه یافته‌هـای نظـرات بیـان شـده در مـورد 
بـا چیسـتی  تطبیقـی  مقایسـه  و  دریافـت  چگونگـی 
دریافت هـای حسّـی، تجربی و عقلـی می‌توان چگونگی 
ارتبـاط بـا سـه دنیـای حسّـی، خیالـی و عقلـی را بـه 
عنـوان منشـاء معرفـت و وجـود واقعیّـت تبییـن نمود:

1- ارتبـاط با دنیای حسّـی از طریـق پدید آوردن غنای 
حسّـی در محیط بـا حاضر کردن پدیده‌هـای طبیعی و 
انسـانی در راسـتای تقویت تمرکز حـواس بیرونی ایجاد 
می‌گـردد. تقویـت تمرکـز حـواس بـه وسـیله‌ی حضور 
مکان‌هـای اجتماعـی، بینابینـی و خلـوت بـه عنـوان 
انداز‌هـا،  چشـم  و  انسـانی  هـای  پدیـده  مؤلفّه هـای 
خورشـید، زمین، آسـمان، نور، خاک، گیاهـان، آب، باد، 

نمودار 5. مدل مفهومي چگونگي ارتباط با دنياي خيالي؛ ماخذ: نگارندگان.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            14 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

121

بـه عنـوان مؤلفّه‌هـای پدیده‌هـای طبیعـی قابـل ایجاد 
)نمودار4(. اسـت 

2- ارتبـاط بـا دنیـای خیالـی از طریق تجربـه و صورت 
بـرداری از تماس‌های حسّـی ایجاد می‌گـردد، که از آن 
بـا عنـوان ادراک یـاد کردیـم. بنابرایـن ادراک از طریق 
حرکت در فضا - زمان تجربه می‌شـود )چینگ، 1373، 
صـص 13-12(. حرکـت در ایـن جـا تنها بـه معنی جا 
بـه جایـی نیسـت بلکـه معانـی تغییـر، شـدن و تبـدّل 
را نیـز دربـر می‌گیـرد. ادراک شـامل تجربـة پدیده‌های 
اجتماعـی،  مکان‌هـای  در  حضـور  طریـق  از  انسـانی 
بینابینـی و خلـوت بـه عنـوان مؤلفه هـای انسـانی و 
جهت یابـی،  طریـق  از  طبیعـی  پدیده هـای  تجربـة 
نمایش زمـان، تجربـه سـایه، جابه جایـی، درون و برون، 
مـرز و محصوریـت، مرکز، فصول و چشـم‌انداز به عنوان 
مولفه‌هـای طبیعـی می‌باشـد. تمامـی مؤلفه هـای فوق 
بـا حضـور در فضـا- زمـان و حرکـت در مسـیرها و 

دسترسـی ها قابـل تجربـه می‌شـوند )نمـودار 5(.
3-ارتبـاط بـا دنیای عقـل از طریق نظام هـای مفهومی 
تبییـن می‌گـردد. ایـن نظام‌هـا کـه در قالـب مفاهیـم 
ماهوی، فلسـفی و منطقی آورده شـده اند شـامل الگوها 
می باشـند. الگوها نوعـی ارتباطات منطقـی بین اجزای 
یـک پدیـده می باشـند کـه کلیتـی یکپارچـه ایجـاد 
می‌کننـد. ایـن کل دارای ویژگی های خاصی اسـت که 
از اجـزاء آن متفـاوت اسـت. این مفاهیـم تجریدی بوده 
و خـارج از ذهـن حضـور ندارنـد. معنـای الگـو از زبـان 
کریستوفرالکسـاندر چنیـن اسـت: »هـر بنـا یا شـهر از 
عناصـر مشـخّصی تشـکیل  می‌شـود کـه مـن آن ها را 
الگـو می نامـم. شـناخت روند پدیـد آورندة ایـن الگو‌ها، 
یعنـی شـناخت منبعـی کـه مؤلفّه هـای اصلـی بنـا از 
آن ناشـی می‌شـوند. ایـن الگوهـا همـواره از روندهـای 
ترکیـب کننـده معیّنـی نشـأت می‌گیرنـد کـه از لحاظ 
الگوهـای خاصّـی که پدیـد می آورند متفاوت هسـتند. 
اما همیشـه سـاختار کلـی و نحوه عملشـان شـبیه هم 
اسـت. ایـن روندهـا در اصـل ماننـد زبان انـد. از منظـر 
ایـن زبان‌هـای الگو نیز همـه راه های سـاختمان  کردن 
بـه رغـم تفاوتشـان در جزئیات در سـاختار کلی شـبیه 

هم-انـد« )الکسـاندر، 1381، صـص 10-11(؛ پس الگو 
عامـل صـورت بخش اسـت کـه تمامـی اجـزاء را در بر 
می گیـرد کـه خـود اجزاء نیسـت. الگوها همـه جزئیات 
تـوده فضـا و ارتباطـات میـان آن هـا و نحـوة ارتبـاط با 
محیـط پیرامونـی و همـه را در بـردارد. پـس الگوهـا 
در قالـب مفاهیـم منطقـی می‌باشـند کـه می‌تواننـد 
همچـون کلیّتـی یکپارچه عمـل کنند. ایده سـاختمان 
بـه مثابـه کلیّتـی یکپارچـه بـه ایـن معنی اسـت که ما 
آن را بـه عنـوان بخشـی از زنجیـره ای ممتـد و بـه هم 
پیوسـته می‌بینیـم. یـک سـاختمان، بـه خـودی خـود 
باقـی مانـده ای مجـزا وپـس مانـده نیسـت. امّا بخشـی 
و  درخـت  خیابان هـا،  باغ هـا،  کـه  اسـت  جهانـی  از 
سـاختمان های دیگـر را آن سـوی مرزهـای خـود در 
بـر می‌گیرد. همچنیـن کلیّت هـای گوناگونـی را درون 
خـود جـای می‌دهـد. مـا می توانیـم کلیّـت یکپارچه را 
کـه جـزو مفاهیـم فلسـفی اسـت دقیقـاً به عنـوان یک 
سـاختار تعریـف کنیـم )الکسـاندر1390، صـص 64- 
63( کلیّـت یکپارچـه از اجـزای مختلـف شـکل گرفته 
اسـت، اجـزای درون کلیّـت نیـز توسـط خـود کلیّـت 
شـکل گرفته انـد. بـه ایـن معنی کـه در هر یـک از این 
موجودیت هـا ایـن واقعیّـت نهفتـه اسـت کـه هـر یک 
بـه مثابـه مرکزیتّـی موضعـی درون کلیّتـی بزرگ تـر 
ظاهـر شـده و حیـات می‌یابـد. ایـن پدیـده مرکزیـّت 
در فضاسـت. مجموعـه ای مجـزا از نقـاط در فضـا کـه 
بـه دلیـل نحـوة سـاختار‌مندی اش کـه ناشـی از بهـم 
پیوسـتگی درونـی و رابطـه اش با بسـتری اسـت که در 
آن حضـور یافته اسـت، نوعـی )) مرکزیتّ‌یافتگـی (( را 
بـه نمایـش می‌گذارد و نسـبت به سـایر بخش‌های فضا 
محـدوده ای از )) مرکزیتّ نسـبی (( را شـکل می دهد، 
نظامـی  فیزیکـی،  بـه مجموعـه ای  اشـاره  واژه مرکـز 
مسـتقل اسـت، کـه حجـم مشـخصی از فضا را اشـغال 
می‌کنـد و از بـه هم پیوسـتگی بـارزی برخوردار اسـت. 
)الکسـاندر1390، 69- 68(  الکسـاندر پانزده خصلت را 
جهـت ایجـاد کلیّتـی یکپارچـه به ترتیـب نـام می‌برد: 
مقیاس‌هـای مختلـف، مراکـز نیرومنـد، مرزهـا، تکـرار 
متنـاوب، فضـای معیّـن، شـکل خـوب، تقـارن موضعی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            15 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

122

،انسـجام و ابهام عمیـق، تضّاد، درجه‌بنـدی، ناهمگونی، 
پژواک، فضای خالی، سـادگی و آرامـش درونی، جدایی 

ناپذیـری . ) الکسـاندر،1390( )نمـودار6(
نتیجه گیری

• مهمتریـن دسـتاورد ایـن پژوهـش تبییـن مأموریـت 
معمـاری بـه عنوان خالـق عامـل معرفت اسـت. به این 
مفهـوم کـه معماری با گشـایش فضای اندیشـه و خیال 
بیـن مخاطـب و معمـار ارتباط ایجاد می کنـد و دنیایی 
تـازه جهـت تفکـر بوجـود مـی آورد. معمـار بـا حاضـر 
کـردن شـاخصهای ادراک سـه دنیای حسـی، خیالی و 
عقلـی دنیـای معمـاری را برای مخاطب قابل احسـاس، 
تجربـه و شـناخت مـی کنـد. مخاطـب در این حـال با 
توجـه به توانایی شـناخت خود و در اثـر تماس با مؤلفه 
هـای دانایـی به تخیـل پرداخته و دنیای شـخصی خود 
را میسـازد. لـذا در ایـن پژوهـش معماری نه بـه عنوان 
سـرپناه و محـل آسـایش بلکه بـه عنوان پیونـد دهنده 
انسـان و عالم معرفی شـده اسـت. معماری عاملی است 
کـه توانایـی انسـان را در جهـت ارتبـاط بـا واقعیـت و 
هسـتی ارتقـاء داده و منزلگـه واحـدی جهـت بحـث و 

گفتگـوی هنرمنـد و مخاطـب ایجاد مـی کند.
●طبـق مطالعاتـی کـه در ایـن پژوهـش انجـام شـد بر 
خالف نظر محققیـن امروزی که انسـان را علت فاعلی، 
مصالـح سـاختمانی را علـت مـادی، فـرم سـاختمان را 
علـت صـوری و سـاختمان بـه مثابـه سـرپناه و محـل 
آسـایش را علـت غایـی مـی داننـد، علت فاعلـی تخیل 
خالق، علـت صوری مـکان، علت مـادی تـوده و فضا و 
علـت غایـی ایجاد فضای اندیشـه و خیال معرفی شـده 

است.    
منابع و ماخذ

1-ابن سـینا. )1363( روان شناسـی شـفا. ترجمه اکبر 
دانا سرشـت. تهـران: بینا

2-احمدی، بابک. )1378( حقیقت و زیبایی )درسـهای 
فلسـفه هنر(. نشر مرکز 

3-اسالمی، سـیّد غلامرضا )1392( درس گفتار مبانی 
نظـری معمـاری: عینکمـان را خودمان بسـازیم. تهران: 

پژوهشـکده هنر

4-اردلان، نـادر )1380( حـس وحـدت )سـنت عرفانی 
در معمـاری ایرانی( . )حمید شـاهرخ، مترجم( اصفهان. 

نشـر خاک
راز  و  معمـاری  کریسـتوفر)1381(  5-الکسـاندر، 
جاودانگـی. ترجمـه: مهـرداد قیومی بید هنـدی. تهران: 

دانشـگاه شـهید بهشـتی
نظـم.  سرشـت   )1390( 6-الکساندر،کریسـتوفر 
سـاختارهای زنـده در معمـاری. ترجمـه: رضا سـیروس 

صبـری و علـی اکبـری. تهـران: پرهـام نقـش
راتلـج.  فلسـفه  تاریـخ   )1390( سی.سـی  7-تایلـور، 

چشـمه تهران.نشـر  مرتضوی.مترجـم(.  )حسـن 
8-چینگ، فرانسـیس )1373( فرم، فضـا، نظم. ترجمه 

زهره قراگزلو. تهران: انتشـارات دانشـگاه تهران
9-دیباج، سـید موسـی )1378( صورت مـکان و امکان 

صـورت، فرهنگ و معماری، شـماره اول
10-سـبزواری، حـاج ملاهـادی)1380(  حکمـت نامه. 
)غلامحسـین رضانـژاد، شـارح(. تهران. انتشـارات الزهرا

علـوم  فرهنـگ   )1375 جعفـر)  سـید  11-سـجادی، 
فلسـفی و کلامـی، تهـران، انتشـارات امیـر کبیـر

هـای  پارادایـم   .)1391( آزاده.  چراغـی،  12-شـاه 
پردیـس. در آمـدی بـر بـاز شناسـی و بـاز آفرینـی باغ 

دانشـگاهی جهـاد  انتشـارات  تهـران:  ایرانـی. 
13-شـیرازی، صدرالدین ]ملاصدرا[ . )1360( الحاشیه 

علی الالهیئـت. قم. انتشـارات بی تا
.اسـفار،  ]ملاصـدرا[.1410  صدرالدیـن  14-شـیرازی، 

بیـروت، دار احیـاء التـراث العربـی،
 )1315( ]ملاصـدرا[.  صدرالدیـن  15-شـیرازی، 
التعلیقـات علـی شـرح حکمت الاشـراق. چاپ سـنگی

16-شـیرازی، صدرالدیـن ]ملاصدرا[. )1391( شـواهد 
الربوبیـه . )علـی بابایـی، مترجـم ( تهـران. انتشـارات 

لی مو
17-صالحـی، سـعید )1388( معماری مکتـوب. تهران. 

انتشـارات شهراب
18-کانـت، امانوئـل )1390( نقد عقـل محض )ترجمه 

بهـروز نظری(.کرمانشـاه: باغ نی
19-کربـن، هانـری )1371( آفـاق تفکـر معنـوی در 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            16 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

123

ایـران اسالمی )باقـر پرهـام، مترجـم(. تهران.مؤسسـه 
آگاه انتشـارات 

20-گـروت، لینـدا؛ دیویـد، وانـگ )1388( روشـهای 
 . فر،مترجـم(  عینـی  )علیرضـا  معمـاری  در  تحقیـق 

تهـران. دانشـگاه  انتشـارات  تهـران. 
21-لنـگ، جـان )1390(. آفرینـش نظریـة معمـاری 
: نقـش علـوم رفتـاری در طراحـی محیـط(. )علیرضـا 
عینـی فـر، مترجم(. تهـران: انتشـارات دانشـگاه تهران.

شـناخت،  مسـئله   )1379( مرتضـی.  22-مطهـری، 
صـدرا تهـران، 

23-مددپور، محمد. )1377( حکمت معنوی و سـاحت 
هنر. تهران. انتشـارات سوره

24-مرتضوی، شـهرناز )1380( روان شناسـی محیط و 
کاربرد آن. تهران: انتشـارات دانشـگاه شـهید بهشتی

25-معلمّـی، حسـن )1388( مفاهیم ماهوی، فلسـفی 
و منطقـی. ذهـن: فصلنامـه تخصّصی معرفت شناسـی. 

سـال دهم. شـماره 40
26-نصـر، سـید حسـین )1380( معرفـت و معنویـت. 
)انشـاء الله رحمتـی، مترجـم( تهران،دفتـر پژوهـش و 

سـهروردی نشر 
27-نقـی زاده، محمـد )1389( تحلیل و طراحی فضای 

شـهری. تهران: سازمان انتشـارات جهاد دانشگاهی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            17 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 41 زمستان 94
No.41 Winter 2015 

124

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            18 / 18

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-710-fa.html
http://www.tcpdf.org

