
زمان پذيرش نهايي: 1393/11/1زمان دريافت مقاله: 1393/6/11

نشانه شناسی و معنایابی مفاهیم عرفان شناختی در معماري 
و شهرسازی با تلفيق »عرفان اسلامی و رمزگان امِبرتوُ اكُو«؛ 

موردپژوهی: معماری صفوی مكتب اصفهان

محبوبه روشن* -  دانشجوي كارشناسي ارشد معماري، گروه هنر و معماري، پرديس علوم و تحقيقات فارس، 
دانشگاه آزاد اسلامي، مرودشت، ايران.

مهدي شيباني- استاد دانشكده معماري و شهرسازي دانشگاه شهيد بهشتي، تهران، ايران.

چکیده
نشانه شناسي و معنايابي مفاهيم عرفاني در معماري و شهرسازي نشان از كاربرد 
مفاهيم روحاني در كالبد معماري و شهر است كه مي تواند از بستر ديدگاه عرفان 
اسلامي و يا غرب مورد بررسي قرار گيرد؛ همانطور كه در دورانِ صفوی، ارتباط و 
برهمکنش معنادارِ مضامین عرفان شناختی و معنوی با کالبد و ساختار معماری  
شهری از منظر روکیردی نشانه شناختی با سایر عناصر کالبدی معماری شهری در 
کل مجموعه  شهر، نشان از همپیوندی و پیوستاری قرین؛ و ارتباطی هماهنگ و 
معنادار با ساختار کالبدی و فضایی معماری ایرانی- اسلامی نشان دارد؛ چنانچه از 
دیرباز با تكيه بر غناي تحسين ‌برانگيز در فرم و معنای معماری این سرزمین بوده 
است که ابعاد نشانه شناختی حامل ارزش‌هاي والاي معنوي به منصه ظهور رسیده 
و معماری سنتی ایران خاصه در دوران اسلامی را، علاوه بر رعایت اصول کاربردی 
آثار  نتیجه، در  قرار داده و در  اعتقادی  و  بروز مفاهیمی دینی  تزیینی، محمل  و 
معماری اسلامی همواره رابطه ای تنگاتنگ میان صورت و معنا را ایجاد کرده است. 
در این مقاله به روش توصیفی- تحلیلی در مرحله ادبیات و مبانی نظری و تحلیل 
ساختاری در مرحله تحلیلی، با روکیرد »نشانه شناسی امبرتو اكو« و »تبارشناسي 
عرفان اسلامي« و با استفاده از منابع کتابخانه ای، تلاش مي گردد تا فرایند خلق 
مورد  عصر صفوی  معماری شهری  در  عرفانی،  مضامین  بیان  شیوه های  و  معانی 
این پژوهش نشان می دهد که در معماری عصر صفوی  نتایج  بررسی قرار گیرد. 
خاصه در شهر اصفهان، هر یک از اجزاء نخست به گونه ای مستقل و با توجه به 
ظرفیت حملِ معنا، تداعی بخش کیی از مضامین عرفانی شده-اند. در ضمن، بناهای 
مختلف در ساختارِ شهر، در یک زنجیره معنایی پیوسته ای قرار گرفته اند که نهایتاً 
به خلق معنایی ژرف تر در ساختارِ کلانِ شهر منجر می گردد که ارتباط تنگاتنگی 

با مفاهیم و مضامین عرفان شناختی داشته و دارد.
عرفان شناختی،  مفاهیم  شناسی،  نشانه  شهری،  فضای  و  کالبد  کلیدی:  واژگان 

دوران صفوی. 

اين مقاله از مباني نظري پايان نامه كارشناسي ارشد نويسنده مسئول با عنوان »مركز پرورش جسم و جان با رويكرد ارتقاء انديشه« استخراج شده است كه از راهنمايي استاد گرانقدر 
دكتر مهدي شيباني بهره برده است كه بدينوسيله مراتب سپاس خود را از ايشان اعلام مي دارد.

mr.memar65@yahoo.com :نويسنده مسئول مكاتبات، شماره تماس: 09177391358 ، رايانامه *

Cognitive Semiotics and finding meaning in architec-
ture and urbanism by integrating the concepts of Su-
fism, Islamic mysticism and codes of Umberto Eco, 
of Tehran: Architecture of Safavid Isfahan School

Abstract
In the Safavid era, meaningful communication and interaction with the physi-
cal and spiritual themes of mysticism cognitive and semiotic approach from 
the perspective of urban architecture with other physical elements of urban 
architecture in the city is linked. And Show the link and send a continuum, 
and meaningful communication and coordination with the physical structure 
and the Iranian-Islamic architecture. As has long been admirable in form and 
meaning of architecture, based on the richness of the land that carry semiotic 
dimensions of spiritual values is manifested. Iranian traditional architecture, 
particularly in the Islamic era, in addition to functional and decorative prin-
ciples, concepts of religious expression vehicle has. As a result, Islamic ar-
chitecture has a close relationship between form and meaning is created. In 
this paper, analytic and structural analysis in the analysis stage, the semiotics 
approach is an attempt to describe the process of creating meaning and impli-
cations of mystical practices, the architecture of the Safavid to be reviewed. 
The results show that the architecture of the Safavid era, especially in the city, 
each of the components are independent with respect to the carrying capac-
ity of meaning, evokes the themes of the mystical have. In addition, several 
buildings in the city, located in a continuous chain that ultimately creates a 
sense of deeper meaning in the metropolis causes cognitive and mysticism 
are closely related themes.
Keywords: anatomy and urban space, semiotics, cognitive concepts of mys-
ticism, the Safavid era.

شماره 38 بهار 94
No.38  Spring 2015 

151-172

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             1 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

152

1. مقدمه
هر اثر هنری و بالاخص معماری شـهری، محملی برای 
تجلـی معانـی نهفتـه در فرهنـگ و هنر یک سـرزمین 
و عرصـه ای بـرای بیـان مضامین اندیشـه ای وابسـته و 
پیوسـته بـا آن اسـت. معمـاری نیز بـه مثابه هنـر برتر، 
از ایـن قائـده مسـتثنی نبوده و از جهت فـرم و یکفیات 
ظاهـری، نحـوه اسـتقرار و چگونگـی ارتبـاط یافتـن با 
سـایر بناهـا، بـه مثابه ابـزاری بـرای بیان معنـا و تجلی 
مفاهیـم معرفت-شـناختی تلقـی می گـردد. از سـویی 
دیگـر، معمـاری ايرانـي- اسالمي از دیربـاز بـا تكيه بر 
غنـاي تحسـين‌برانگيز در فرم و معنا حامـل ارزش‌هاي 
والاي معنـوي بـوده اسـت؛ چنانچـه معمـاری سـنتی 
ایـران، عالوه بـر رعایـت اصـول کاربـردی و تزیینـی، 
همـواره بـر مفاهیمـی دینـی و اعتقادی اشـاره داشـته 
و در نتیجـه، در آثـار معمـاری ایـران همـواره رابطه ای 
تنگاتنـگ میـان صـورت و معنـا وجـود داشـته  اسـت 
کـه ایـن مفاهیـم در روکیردهـای نشـانه شـناختی در 
رویـه از »دال بـه مدلـول«، »دلالت گر بـه دلالتی اب«، 
»ابـژه بـه سـوژه« به منصـه تحلیـل و تدقیـق رسـیده 
اسـت.  ایـن آثـار در طي قرون متمـادي و در دوره های 
مختلـفِ تاریخی، بـا بهره گیـری از جریان هـای فکریِ 
حاکـم، بـه گونه هـای متفـاوت تجلی بخـشِ باورهـای 
فلسـفی و اعتقـادیِ زمـانِ خـود گشـته  اسـت. ایـن 
مسـئله به ویـژه در عصـر صفـوی كـه از شـاخص‌ترين 
دوره هـای  مهم تریـن  از  کیـی  و  معمـاري  دوره‌هـاي 
شـکوفایی فکـری و فلسـفی ایرانیان می باشـد، بیش از 
هـر زمـان دیگری به چشـم می خورد؛ لـذا مقاله حاضر 
بـا بررسـی تجربـه فضایـی موجـود در سـاختار و کالبد 
بناهـای دوره صفـوی، مفاهیـم و مضامیـن اعتقـادی و 
عرفانـی نهفتـه در آن را نـه فقـط در قالـب تک بنـا که 
در ارتبـاط فضایـی موجود میـان آنها در سـاختارِ کلانِ 
شـهر کـه بـه خلـق مفاهيـم متعالـي اسالمي در متنِ 
شـهر منتهی گشـته اسـت،  مورد تحلیل و بررسی قرار 
مـی دهـد. در ادامـه به مـواردی چنـد در رابطـه با این 

موضوعـات اشـاره می شـود.

)2( مواد و روشها
 )2-1( روش تحقیق

از »روش توصيفـي و تحليلـي« در بررسـي  ابتـدا  در 
نظـري و مبانـي تحقيق اسـتفاده شـده اسـت. در عين 
حـال، روش ایـن پژوهـش نیـز بـا توجـه بـه روکیـرد 
نظـری آن، »روش تکوینـی« و روش »نشانه شـناختی« 
اسـت. در عيـن حـال، مهمتریـن روش در ایـن مقالـه 
روش »تحلیل سـاختاری« اسـت؛ چراکه روش »تحلیل 
سـاختاری« نیـز از نظر شـکل کالبدی، مقیـاس و ابعاد، 
موقعیت و قراگیری در سـایت و روش سـاخت و مفاهیم 
مربـوط بـه آن را نیـز شـامل می شـود. تحلیـل آثـار 
در واقـع تحلیـل سـاختاری زبـان بـا اسـتفاده از روش 
»روش  از  همچنيـن  اسـت.  سـاختاری  زبان شناسـی 
اسـت  شـده  اسـتفاده  نيـز  نشانه شـناختی«  تحلیـل 
كـه روکیـرد زبانشناسـانه بـه معمـاری، نشـان داده که 
می تـوان شـهر و بنـا را بـه مثابـه متن در نظـر گرفته و 

مورد تفسـیر قـرار داد. 
)2-2( چارچوب مفهومي تحقيق

در ایـن مقالـه مفاهیم نمادینِ معماری ایرانی- اسالمی 
مـورد بررسـی قـرار داده شـده و زیرسـاختِ معنایـی و 
قابلیـتِ بیانـی آن تبییـن گردیـده و نیـز بناهایـی بـا 
کاربری هـای مختلـف نظیـر مسـاجد، خانه، بـاغ، کاخ، 
کاروانسـرا به ویـژه در عصـر صفـوی به صورت مسـتقل 
بررسـی و تفسـیر شـده اند. بـراي ايـن تفسـير از روش 
نسـانه شـناختي عرفـان اسالمي و رمـزگان امبرتو اكو 
بـراي تحليـل مفاهيـم اسـتفاده شـده اسـت و مقولات 
معنـوي و روحاني حدوث يافته در مكتب شهرسـازي و 
معمـاري اصفهـان مورد تحليـل قرار گرفتـه و محتواي 
پيـام منتـج از كالبد معماري شهرسـازي شـهر اصفهان 
و  اسالمي  عرفان شـناختي  هـاي  مولفـه  اسـاس  بـر 
تصـوف از يـك طـرف و انتقـال پيـام از طـرف ديگر كه 
موردنظر نشانه شـناس معـروف ايتاليايـي »امبرتو اكو« 

بوده اسـت، بيـان گرديده اسـت. 
 )2-2( جامعه و محدوده موردپژوهي

جامعـه مـورد پژوهـش معمـاري و شهرسـازي شـهر 
اصفهـان بـوده اسـت كـه نمونـه بـي بديل ارزسـمندي 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             2 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

153

از گنجينـه هـاي معنايي و ارزشـي معماري ايـران بوده 
و حـاوي نكاتـي اسـت كه مـي توانـد معنـاي عرفاني و 

بنيان شـناختي والايـي را بـه دسـت دهـد.
 

)3( مبانی و ادبیات نظری
)3-1( عرفان اسلامی

»سـيد حسـين نصر«، سرمنشـا هنر قدسـي را بصيرتي 
ملكوتـي مـي دانـد كـه از »حكمـت جاويـد« نشـات 

نمودار 2. چارچوب مفهومي تحقيق؛ ماخذ: نگارندگان.

تصویر 1. نقشه شهر اصفهان در دوران ساسانی و ابتدای دوران اسلامی؛ ماخذ:  
Golombek, Lisa, 1974, p42

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             3 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

154

مي گيـرد كـه در قلـب پيـام و تجربـه دينـي نهفتـه 
اسـت و چـون مبـدا الهـي واحـد اسـت و نيز به سـبب 
وحـدت عميـق گيرنده انسـاني، بـه جاودانگـي و جهان 
شـمولي دسـت مي يابـد )نصـر،  1379، ص 110( و از 
آنجـا كـه »مقـدس« بـه معنـاي حضـور ذات سـرمدي 
در امـر زمانـي و حضـور مركـز كل در محيـط اسـت، 
»هنـر مقـدس« هـم نشـانگر حضـور ذات سـرمدي در 
نظام انسـاني اسـت كه اعم از معماري، نقاشـي، شـعر يا 
موسـيقي، حجـاب وجود زماني را كنار مـي زند و نظاره 
گـر را بـا واقعيتـي مواجـه مـي سـازند كه از آن سـوي 
سـاحل وجـود، يعنـي از نظـام سـرمدي، مي درخشـد 
مكاشـفه ا‌ي  اسالمي،  هنـر  ص76(.   ،1379 )نصـر، 
استحسـاني و مجاهـده ا‌ي عرفانـي از صـور هسـتي در 
رونـد تجربـه‌اي زيباشـناختي بـراي رهايـي از غربـت و 
امـكان دهـي قربـت بـه ذات الوهـي، در بسـتر كلام و 
ادب، ترسـيم و تجسـيم، فضاسـازي و معماري ا‌سـت تا 
از طريـق تجربـه‌ شـهودي  و يا تجربه‌ محسـوس و آنهم 
در صحنـه‌ آفـاق و انفـس، ترجمانـي از وجـدان وحدت 
جانـان دركثـرت جهـان درگسـتره‌اي از عالـم ذر تـا 
قيامت براي فزوني منزلت و رسـتگاري انسـان راسـتين 
باشـد )رهنـورد، 1378، ص49(. عرفـان از کلمـه عَرَفه 
به معنای شـناخت گرفته شـده اسـت و تجربه عرفانی، 
کیی شـدن بـا خـدا یـا بـا روان یکهانـی اسـت. عـارف 
بایـد راه تزیکـه را بپیمایـد تـا بـه درگاه خـدا راه یابـد 
و سـعی دارد بـا کشـف و شـهود و اشـراق بـه حقایـق 
برسـد. برمبنـای ایـن مکتب، رسـیدن بـه حقیقت تنها 
بـا عشـق و تصفیـه نفـس میسـر اسـت. هـدفِ عرفـان 
تنها کشـف حقیقت نیسـت، بلکه رسـیدن بـه حقیقت 
نیـز هسـت. در عرفـان، بـرای وصـول بـه حقیقـت و 
رسـیدن به مرحله کمال، سـیر و سـلوک معنوی، نقش 
عمده ای داراسـت )ایرانی صفـت، 1386، ص 71-76(. 

)3-2( مراتب عرفان اسلامی
باشـنده‌ بشـري بعـد از رشـد فكـري و جسـمي، چـه 
بدانـد و چـه ندانـد، سـالك سـبيل حـق و رهـروي راه 
ايزدي سـت و نهايـت سـيرش حـق متعـال اسـت »انَِّ 
الِـي رِبـّكَ الرّْجعـي« و »كُلُّ الِينـا راجعـون« هنرمنـد 

وادي  در  مراتـب هنرآفرينـي خويـش  در  نيـز  دينـي 
سـلوك پـاي مي‌گـذارد و با آگاهـي از سـلوك خويش، 
در پـي حركت و توالي، آشـفتگي و اضطـراب، عبادت و 
طاعت، خودسـازي وخودشناسـي در جسـتجوي عشق 
و حـب الهي‌سـت تا به كمـال مطلوب ووصـال محبوب 
رهنمون باشـد، اسـاس ايـن آگاهي برا‌ي سـلوك همان 
توجـه به فطرت اسـت »و في انَفُْسِـكُم افال تبُصرونَ« و 
بـه خـود نگريسـتن راه گرايـش به فطرت اسـت. بر اين 
اسـاس شبسـتري مي گويد: »انـكار منكر عارضي‌سـت 
و ازايـن جهـت بـه انـدك اشـاراتي زايـل ميگـردد و بر 
اعتـراف فطـري بـاز مي‌آيد.« هنـر قدسـي در هر چهره  
و بيانـي بـر آن اسـت تا حقيقت ذاتي پديـده ها را برملا 
سـازد، گاه در قالـب رمـز و نمـاد و به صـورت تجريدي  
و انتزاعي و گاه به صورت رئاليسـتي و ناتوراليسـتي كه 
بتوانـد مفاهيـم دينـي را چنـان بيان كند كـه حقيقت 
باطنـي رويدادهـا را هويدا گرداند. در هـر حال معماری 
اسالمی، آفريننـده‌ي هنـري را در مراتـب نفسـاني بـه 

مي‌برد. پيـش 
السـائرين«  »منـازل  در  انصـاري«  عبـدالله  »خواجـه 

مـي‌آورد: 
»يـك تنفـس در زمـان احتجـاب اوسـت، يـك تنفـس 
در زمـان انكشـاف و تجلـي اوسـت و يكي زماني اسـت 
كـه نفـس پـاك شـده از رذايـل اسـت، انفـاس اوليه در 
زمانـي اسـت كـه بـا سـراج اسـت و دوم در زمانـي كـه 
در معـراج اسـت و سـوم زمانـي اسـت كه با تاج اسـت. 
سـراج چراغـي كه پيش پاي سـالك را روشـن مي‌كند؛ 
اين سـراج، نور علم اسـت كه سـالك با آن راه را از چاه 
تميـز مي‌دهـد و چنـدان نيسـت كـه همـه‌ي تاريكـي 
را روشـن نمايـد. معـراج سـالك عـروج به عالـم حقايق 
و مفاهيـم اسـت، سـالك از خبـر مي‌گـذرد و بـه عيـان 
مي‌رسـد، در ايـن مقـام سـالك در تجلـي و انكشـاف 
اسـت و در معـراج نورانيـت مفاهيم سـير دارد. در نفس 
سـوم تـاج عنـوان عـزت، قـدرت و رفعـت مقام سـالك 

است.« 
پـس مراتـب سـلوك مي‌توانـد ميزانـي بـراي مراتـب 
هنـري و مكيالـي بـراي مـدارج هنـري قـرار گيـرد و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             4 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

155

بـه قـول »سـيد حسـين نصـر«، امـر قدسـي حاكـي از 
تجلـي عوالـم برتـر در سـاحت نفسـاني و مـادي سـت، 
پـس هركـس كه به عالـم روحاني نزديكتـر و در مراتب 
سـلوكي بالاتـر باشـد، در تجلـي آن امـر قدسـي كاراتر 

بود. خواهـد 
الـف: در وادي احتجـاب، خـرق حجـب امكانـي و 
تصفيـه‌ قلـب از كـدورات بـراي انسـاني كـه در ابتـداي 
وجـود انعمـار در كثـرت و مـاده دارد، بلكـه عيـن ماده 
و كثـرت اسـت بسـيار مشـكل اسـت و بـراي كسـاني 
كـه در خـود امـكان حصـول معرفـت را از راه تصفيـه و 
طريـق كشـف نمي‌بيننـد، سـلوك طريق برهـان لازم و 
واجـب اسـت. »بوركهـارت« نيز، بر اين گمان اسـت كه 
جوهـر منطقي و عقلاني هنر اسالمي همـواره كيفي و 
غيرشخصي‌اسـت و عقـل را وسـيله‌ قبـول حقايق وحي 
مي‌دانـد و عقـل و علـم را جايـگاه تراوش هنر اسالمي 
قـرار نمي‌دهـد بلكـه بـر ايـن اعتقـاد اسـت كـه عقل و 
علـم كـه همـان سـراج وادي احتجـاب اسـت، نـه تنها 
الهـام و اشـراق را از كار نمي‌انـدازد بلكـه درهـاي وجود 
خـود را بر زيبايي غيرفردي مي‌گشـايد. علـم اين وادي 
خـود داراي مراتبـي ‌اسـت، هـر چنـد اين علـم قدرتي 
نـدارد كه خشـم و غيـظ را از سـالك برگيـرد و حزن و 

اندوهـش را تمامي بخشـد.
»خواجـه عبـدالله انصـاري« بـه مراتـب علـم، چنيـن 
اشـاره مي‌كنـد: »علـم آن اسـت كـه رفـع جهـل كنـد 
و قائـم بـه دليـل باشـد و بـر سـه درجـه اسـت: درجـه 
اول علـم ظاهـر اسـت كـه حصـول آن بـه عيـان و بـه 
اكتسـاب صحيـح و بـه تجربه ايسـت ممتـد. درجه دوم 
علـم باطـن اسـت كه با رياضـت و خلوص نيـت و جهاد 
بـا نفـس دسـت مي‌دهـد و در نفـوس اهل همـت ودل 
پـاك ظهـور دارد. درجـه سـوم علـم لدَُِِِنيّ علمي اسـت 
كـه اهـل قرب را بـه تعليم الهـي و تفهيم ربانـي معلوم 
شـود نـه به دلايـل عقلـي و شـواهد نقلـي.« در همين 
وادي‌سـت كـه هنرمند سـالك را براي نجـات از تنهايي 
و وصـول بـه جاودانگـي در تكاپويي عيني مي‌كشـاند تا 
از طريـق تجربـه‌اي زيباشـناختي، غـم وغربـت خويش 
را كاهـش دهـد و آن احسـاس بيگانگـي را در خويـش 

فرونشـاند و تجلـي روحـي گـردد كـه آنچـه هسـت، 
سـيرابش نمي‌كنـد و از آن طريـق بـه سـلوك خويـش 
در راه قـرب الهـي ادامه دهد و لحظـه لحظه از حقيقت 

نـاب لبريزتـر گردد.
ب: در وادي تجلـی، هنرمنـد در تجلي و انكشـاف در 
معـراج نورانـي مفاهيـم سـير دارد و با آرامـش خاطري 
فراگيـر و قلبـي مطمئـن جهـت ارايـه‌ي معنـا و عمـق 
احسـاس، ايمـان و تجربـه‌ي دينـي از خبـر مي‌گذرد و 
در عيـان مـأوا مي‌گيـرد؛ گاه ايـن امـر در قالب اشـكال 
واحجـام هندسـي و بـا بياني تجريـدي- انتزاعـي و گاه 
در قالـب نمايـش نماديـن، رمـزي و تمثيلـي و بـا بيان 
رئاليسـتي و اكسپرسيونيسـتي صورت مي‌پذيرد؛ گويي 
بيـان نماديـن وتمثيلـي  جلـوه‌اي از حقيقـت برتـري 
ادراك، فـرم و شـكل مي‌گيـرد.  بـر وُسـع  سـت كـه 
»بوركهـارت« در هنـر اسالمي، نوعي كشـف و شـهود 
روحانـي را در مي‌يابـد و بـر رمز و سـمبل تأكيد فراوان 
مي‌كنـد. در اين وادي به واسـطه‌ي تجافـي از عالم ماده 
و دار غـرور و خـرق اسـتار امكانـي بـه اصـل وجود حق 
واصل شـده‌اند و قيامت خود را در همين  نشـأه شـهود 
نموده‌انـد، »مرحـوم فيض« در رسـاله مشـواق مي‌آورد: 
»بدانكـه اهـل معرفت و محبت را گاهي در سـر شـوقي 
و دل شـور پـُر زوري مسـتولي مي‌شـود كـه اگـر بـه 
وسـيله‌ي سـخن اظهـار »ما فـي الضميـر« نكنند وجد 
و فلـق ايشـان را رنجـه مـي‌دارد؛ هنرمنـد در اين وادي 
از ايـن مقـال در مي‌گـذرذ و صفـا و سـروري فراگيـر 
در او جايگزيـن مي‌گـردد، شبسـتري در رسـاله »حَـقُ 
ايَّ  الفِطْـريّ  الادِْراكُ  »حَقيقـة:  مي‌نويسـد:  اليقيـن« 
المَعْرَفـه غَيْـرُادِراكِ الادِْراكِ ايُّ العِلمِ…«. عرفا معرفت 
را »ادراك« و علـم را »ادراك ادراك« عنـوان كرده‌انـد، 
علـم زمينـه‌ي تكليـف را بـراي مكلف فراهـم مي‌كند و 
معرفـت، آن معلوماتي‌سـت كـه بـدون واسـطه از حـق 
بـه قلـب عبـد نـازل مي‌آيـد، آنچـه مـردم از اوليـا اخذ 
مي‌كننـد، علـم وآنچـه از طريـق وحـي و الهـام حاصل 

شـود، معرفت اسـت.
پ:  در وادي تبـری، مجاهـده‌ عرفانـي هنرمند در راه 
اتصـال بـه حقيقـت برتـر، دسـت‌نيافتني‌ترين خيـال 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             5 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

156

هنـري  آفرينـش  هنـگام  در  و  مي‌گردانـد  ممكـن  را 
در عالي‌تريـن مقـام بـا روحـي پـاك از مخـزن عظيـم 
و پنهـان غيـب بهـره مي‌گيـرد و بـه چنـان خلاقيتـي 
دسـت مي‌يابـد كـه در آثـارش، همـه چيـز بـه پـرواز 
در مي‌آينـد و سـرو، انسـان مي‌شـود و انسـان، پرنـده 
و تمامـي اشـاراتي بـه ذات الوهي مي‌گردنـد و نگاه آنها 
بـه مركـز و منشـأ هسـتي عطف مي‌شـود. مشـاهده‌ي 
صريـح وجـود حـق بـا رفـض تعينـات امكانـي مطلوب 
واقعـي اهـل الله  اسـت، شـهود حـق در ايـن نشـأه از 
بـراي كُمـلِّ از اوليـاء حاصـل مي‌گـردد، در نهايـت بـه 
خرابـات وصـل مي‌گـردد. خرابـات مقـام ذات اسـت و 
علـم و عرفـان بحـث از افعـال و صفـات الهي‌انـد نـه از 
ذات  و هرچـه در آن بـاب گفتـه شـود، باطـل اسـت. 

)3-3( نشانه شناسی
بنـا بـه تعريـف »سوسـوري«، زبان دسـتگاهي اسـتوار 
بـر نشـانه اسـت1 . عام‌تريـن تعريـف بـراي نشـانه آن 
اسـت كـه، نشـانه همچـون سـكه‌اي دورويه، بـر دو جز 
دال و مدلـول اتـكا دارد. »چارلـز پيـرس«، فيلسـوف 
نشانه شناسـي  علـم  آغازگـران  از  و  پراگماتيسـت 
بـر غيـاب مي‌دانـد:  اسـتوار  را  )semiology( نشـانه 
»نشـانه بـراي كسـي، چيـزي را بـه جاي چيـز ديگري 
بيـان مي‌كنـد.« در واقـع نشانه-شناسـی بـا هرچیز که 
بتواند یک نشـانه قلمداد شـود، سـروکار دارد و نه فقط 
شـامل مطالعـه چیزهایـی اسـت کـه مـا در مکالمـات 
روزمـره نشـانه می نامیـم، بلکـه مطالعـه هـر چیـزی 
اسـت که بر چیز دیگر اشـاره دارد )چندلـر، 1387، ص 
20(؛ سوسـور نشـانه شناسـی را به معنـای علم مطالعه 
علائـم و نشـانه ها در بطـن زندگـی اجتماعـی تعریـف 
کـرده اسـت )سوسـور، 1382، ص 24(. از دیگـر منابع 
ذکر شـده در نشـانه شناسـی مدرن می توان به پدیدار 
شناسـی هوسـرلی و آراء ارنسـت کاسـیرر اشـاره نمود، 
ارنسـت کاسـیرر در فلسـفه صورت های نمادین، انسان 
را حیـوان نمادپـرداز تعریـف مـی کنـد. امـروزه نشـانه 

شناسـی بـه حـوزه مطالعاتـی تثبیـت شـده ای تبدیل 
شـده و حجـم قابـل توجهـی از کتابهـای پژوهشـی و 
مقـالات در ایـن حوزه وجـود دارد. ژان ماری شـفر آثار 
حـوزه نشـانه شناسـی را در سـه روکیرد شناسـایی می 

: کند
1- سـنت فکـری لاک - پیرس- موریـس، که از 
میـان قلمروهـای آن می تـوان از ارتباطات انسـانی غیر 
کلامـی، یعنـی از ایمـا واشـاره وحـالات چهـره )اطـوار 
پژوهـی(، و نیـز شـیوه هـای تعامـل مکانـی )فاصلـه 
پژوهـی( نـام برد. واین قلمرویی اسـت که در آن نشـانه 
شناسـان بـا تفکرات مـردم شناسـان رفتارهای انسـانی 

رویـه رومی شـوند 
2- سـنتی کـه بـر سـیبرنتیک و نظریـه اطلاع 
اسـتوار شـده اسـت: این روکیرد در فرانسـه در آثار 
آ.مـول )1956( دیـده مـی شـود، امـا خصوصـاً در دهه 
هـای شـصت و هفتـاد در اتحـاد شـوروی سـابق )بـه 
ویـژه در حلقـه تارتـو( تکویـن یافته اسـت؛ مهـم ترین 
سـهم این نشـانه شناسـی در عرصه مطالعه نشانه های 
فرازبانی و طرح و بسـط نشـانه شناسـی فرهنگ اسـت 
کـه مـی تـوان به آثـار یـوری لوتمـن در بـاره ادبیات و 
سـینما یـا به آثـار اوسپنسـکی دربـاره هنر اشـاره کرد.

در  ویـژه  بـه  کـه  زبـان شـناختی ای  3- سـنت 
فرانسـه چیرگـی داشـت و در واقع کمابیـش با جنبش 

سـاختگرایی کیـی اسـت.
)3-4( نشانه شناسي امبرتو اكو

روکیـرد اکـو اساسـاً روکیـردی تریکبـی اسـت: او کـه 
بـا گذشـت سـال هـا، اهمیتـی بیشـتر بـرای نظریـه 
پیـرس قائـل شـد، آثـار سـاختگرایان )بـه ویـژه آثـار 
فرمالیسـت های روسـی، بـارت و گره مـاس( را باهـم 
تریکـب کـرد و توجـه زیـادی بـه اندیشـه فلسـفی در 
بـاره مسـائل مربـوط بـه نشـانه داشـت. او بـه تدریـج 
جایـگاه مهم تـری بـرای فراینـد تاویل قائل می شـود و 
پیشـنهاد مـی کند کـه بیاییـد تایکـد را از روی تحلیل 

2. نشانه شناسی به عنوان روش پژوهش در شناخت دلالتها در میانه قرن بیستم همراه با جنبش ساختگرایی بویژه در فرانسه اهمیت چشمگیری پیدا 
نمود که بر پایه نشانه شناسی اولیه مطرح شده توسط سوسور قرار می گرفت و در بسیاری از شاخه های علوم و فلسفه مورد استفاده گردید. در زمینه 
نظریه ادبی، زیبایی شناسی و هنر نیز نشانه شناسی از سوی اندیشمندان اصلی جنبش ساختگرایی مطرح گردید که در میان آنها رولان بارت نقش اصلی 

را عهده دار بود. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             6 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

157

قراردادهـای نشـانه ای بـر داریـم و بـر مطالعـه کاربـرد 
شناسـی روایت، یعنـی بر  روایت بودگـی کلام، آن گونه 
میک نـد  تاویـل  را  آن  مشـارکت گر  خواننـده  کـه 
بگذاریـم. اکـو همچنیـن بـه وسـایل ارتبـاط جمعـی و 
فلسـفه زبان نیـز توجه دارد )شـفر، ژان مـاری، 1380، 

.)156-152 ص 
امـا نشـانه شناسـی بـارت؛ در طبقه بندی بـالا در گروه 
سـوم که سنت زبانشناختی پساسوسوری و ساختگرایی 
اسـت، قرار می گیرد. سـاختگرایی به بازاندیشـی درباره 
امـور از دیـدگاه زبـان شناسـی می پـردازد. کلـود لوی 
اسـتروس در انسـان شناسـی و مردم شناسـی، میشـل 
فوکو در فلسـفه و فلسـفه علم، ژاک لاکان در روانکاوی 
و رولان بـارت در نقـد ادبـی و فرهنگـی، مبانـی ایـن 
سـاختگرایی جدیـد را پایـه گذاری نمودند که از نشـانه 
شناسـی اسـتفاده نموده اند. ریچارد هارلند در باره این 
دوره مهـم از فعالیـت بـارت چنیـن می نویسـد: »دوره 
رهبری نشـانه شناسـیک او کیسـره به روزگار شکوفایی 
سـاختار گرایـی تعلـق دارد کـه بـه نیمـه دهـه 1960 
مربـوط مـی شـود. در ایـن دوره اسـت کـه او دربـاره 

ظهـور علـم عمومـی نشـانه هـا آن گونـه کـه سوسـور 
پیـش بینـی مـی کـرد، بـه موعظه مـی پـردازد.« بارت 
در اسـطوره شناسـی، بینش هـای انفـرادی بسـیاری را 
توضیـح مـی دهد ولـی برنامـه عظیم علمـی در عناصر 
نشـانه شناسـی )1964( و نظام منـد )1967(، مطـرح 
مـی شـود. کل جهـان انسـانی به صـورت متنی آشـکار 
مـی شـود که بایـد با نوع فنـون نمادگرایانـه ای خوانده 
شـود که در اصـل برای متنهـای ادبی ایجاد شـده اند« 

)هارلنـد، ریچـارد، 1385، ص 376(. 
روابـط همنشـینی امکاناتی بـرای تریکب انـد؛ اما روابط 
جانشـینی، مقایسـه عناصر و قائل شـدن بـه تمایز بین 
آنهـا اسـت. همنشـینی بـا روابـط درون متنـی بـا دیگر 
دال هـا کـه در متـن وجـود دارنـد مربـوط اسـت؛ در 
حالیک ـه جانشـینی به روابـط بین متنی، بـه دال هایی 
ارجـاع پیـدا میک نـد کـه در متـن غایـب هسـتند؛ در 
بـه روابـط  بـه موضـوع نشانه شناسـی،  نگـرش خـود 
همنشـینی و جانشـینی اشـاره میک ند و بیان میک ند 
کـه روابـط همنشـینی، اهمیـت روابـط جـز بـه کل را 
برجسـته می سـازند و در واقـع کل وابسـته بـه اجـزا 

جدول 1. جايگاه نشانه در نظام هاي نشانه اي؛ ماخذ: ماجدي و زرآبادي، 1389.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             7 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

158
اسـت و اجـزا وابسـته بـه کل )سـجودی، 1382، ص 

 .)71
)3-5( مراتب محور همنشـيني و جانشـيني در 

نشـانه شناسی
»فردينـان دوسوسـور«، وجود دو محور قائم جانشـيني 
محـور  در  كـرد.  كشـف  زبـان  در  را  نشـيني  هـم  و 
بـا يكديگـر  ارتبـاط  همنشـيني مناسـبات واژگان در 
سـنجيده مي‌شـود، يعنـي نقـش ويـژه‌اي كـه هـر واژه 
در هـم نشـيني بـا واژه ديگـر مي‌يابـد، تـا پيـام را بـه 
گيرنـده برسـاند. اما محور جانشـيني، رابطـه پنهان هر 
واژه بـا واژه هم ارز ديگر اسـت. بنابرايـن با مدلي فرضي 
از يـك جملـه، بـه جهـت منطقـي، مي‌تـوان بي‌شـمار 
جملـه ديگـر آفريـد. ياكوبسـن جايـگاه مجـاز را محور 
افقـي و جايـگاه اسـتعاره را محور عمـودي مي‌داند. وي 
آنـگاه فراتـر رفتـه، مي‌افزايـد: »در جنبش‌هـاي ادبـي 
رمانتيسم و سمبوليسـم فرآيند استعاري اولويت دارد.« 

بـارت همچنیـن از ژانرهـای متفـاوت آثـارش یـاد مـی 
کنـد کـه آنهـا را در جدولـی بـه نـام مرحله ها ترسـیم 
نمـود کـه تاثیرپذیری و بینامتـن آثـارش را ذکر نموده 

ست.  ا
 بدیـن ترتیـب بـارت بـا اسـتفاده از قوائد زبانشناسـی، 
هـای  دیالکتیـک  بـه  توجـه  بـا  را  نشانه شناسـی 
موجـود بیـن زبان/گفتـار، دال/ مدلـول، نظام/ همسـازه 
)محورهـای همنشـینی و جانشـینی( و تطابـق/ تضمن 
نشـان کـرد  بررسـی میک نـد. همچنیـن وی خاطـر 
می تـوان  »زبانشناسی سـاختگرا«  از  اسـتفاده  بـا  کـه 
وحـدت تحقیقـات انجام شـده توسـط سـاختگرایان در 
انسـان شناسـی، جامعه شناسـی، روانشناسـی و سبک 
شناسـی کـه همگـی حول و حـوش مفهوم دلالـت قرار 
دارنـد را روشـن نمـود. بـارت چشـم اندازهـای جامعـه 
شـناختی و فرهنگـی ای همچـون نظام پوشـاک، نظام 
غـذا، نظـام اتومبیـل و نظـام اثاثیـه منزل را با اسـتفاده 

جدول 2. شاخصهاي رمزگاني مورد نظر در اين تحقيق؛ ماخذ: نگارندگان.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             8 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

159

از تقابـل زبان/گفتـار معیـن مـی کنـد؛ چـرا کـه زبـان 
یـک نهـاد اجتماعـی و یـک نهـاد ارزشـی اسـت که به 
هیـچ وجـه یـک فعـل به شـمار نمـی آیـد و فـرد نمی 
توانـد آن را خلـق کنـد و در مقابـل، گفتـار اساسـاً یک 
فعـل فـردی و مربـوط بـه انتخـاب و اندیشـه شـخصی 
اسـت. بنابرایـن ایـن فـرض را در نظـر مـی گیـرد کـه 
یـک مقولـه کلی بنـام زبان/گفتـار وجـود دارد که همه 
نظامهـای نشـانه ای را دربـر می گیرد. به عنـوان مثال، 
زبان در نظام پوشـاک تشـیکل شـده اسـت از: 1( تقابل 
تکـه هـا و اجـزای لبـاس کـه تغییـرات آنهـا تغییـر در 
معنـی را ایجـاد می کند )نـوع کلاه مورد اسـتفاده(، 2( 
قواعـدی کـه بر پیوسـتگی اجـزاء در میان خودشـان یا 
بـر طـول یـا عـرض بـدن وجـود دارد. و گفتـار در نظام 
پوشـاک شـامل همـه پدیـده هـای مربـوط به سـاخت 
بـی قاعـده یا روش فردی پوشـش اسـت )انـدازه لباس، 
درجـه پایکزگی، آرایشـها و زینتهای شـخصی(. بارت با 
متناظـر قرار دادن گفتـار/ زبان، با همسـازه/نظام، نتایج 
بدسـت آمـده را در دو محور همنشـینی و جانشـینی و 
بـا تاثیـر از یاکوبسـن در تقابـل دو شـیوه بیـان اسـتوار 

بـر اسـتعاره و اسـتوار بـر مجـاز مرسـل، تحلیـل مـی 
کنـد. محور نخسـت زبان، محـور ارتباطات همنشـینی 
اسـت کـه آن را همسـازه می نامد کـه ماهیتاً بـا گفتار 
کیسـان اسـت، چون می تـوان آن را به عنـوان تریکبی 
از نشـانه ها تعریـف کـرد. و دومین محور زبـان را، نظام 
تشـیکل مـی دهـد که شـامل پیوسـتگی هاسـت که از 
آن بـه سـطح جانشـینی نـام بـرده مـی شـود و دارای 

ارتبـاط نزدیـک بـا زبـان بـه عنـوان یک نظام اسـت.
در مقاله مشـهور اسـطوره، امروز از  اسطوره شناسی ها، 
بـارت بـرای اسـطوره مفهومـی همچون معنـای ضمنی 
بدسـت  مـی دهـد: »اسـطوره نظامـی خاص اسـت. به 
ایـن معنی که از زنجیره نشـانه شناسـی سـاخته شـده 
اسـت کـه پیـش از خـود آن وجـود داشـته اسـت: این 
یـک نظـام نشـانه شناسـی ثانویه اسـت. آنچـه در نظام 
نخسـت نشانه اسـت )یعنی همبسـتگی تام یک مفهوم 
و یـک تصـور( در نظـام دوم بـه دالـی سـاده تبدیل می 
شـود در اینجـا بایـد یـادآوری کـرد کـه مـواد گفتـار 
اسـطوره ای )لانـگ به معنی دقیق آن، عکس، نقاشـی، 
پوسـترها، مراسـم آیینـی، اشـیاء و غیـره( هر قـدر هم 

جدول 3. تاثیرپذیری نشانه و مفهوم بینامتنی از دیدگاه بارت؛ ترسیم نگارندگان.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             9 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

160

کـه در آغـازگاه متفـاوت بـوده باشـند، به محـض آنکه 
بـه چنگ اسـطوره بیفتنـد به کارکـردی صرفـاً دلالتی 
فـرو کاسـته می شـوند.... همه چیز چنـان رخ می دهد 
کـه گویـی اسـطوره، نظام صـوری دلالت های نخسـت 
را بـه کنـاری می رانـد از آنجا که این انتقـال جانبی در 
تحلیل اسـطوره نقش اساسـی دارد، آن را به شـیوه زیر 

ارائـه می دهـم« )بـارت، 1375، ص 38(.

معمـاری  کالبـد  در  عرفان شـناختی  مراتـب   )5-3(  
شـهری

1. »منـزل«1 : سـیر و سـلوک دارای مراحـل و مراتـب 
و مسـیرها و منازلـی اسـت. عـارف، بعد از طـی مراحل 
و ریاضـت و مجاهـده، در هـر مسـیر بـه یـک منـزل 
مـی  رسـد. ایـن منـزل، مقـام نـام دارد و ایـن منـازل 
را بایـد گام بـه گام و مرحلـه بـه مرحلـه زیـر نظـر پیر 
1. منزل در لغت، محلی است كه مسافر در آنجا برای استراحت نزول می‌كند و از آنجا كه غالباً این استراحت را در سه یا چهار فرسخی قرار می‌داده‌اند، به 
مسافت چهار فرسخ )كه همان مسافت برید است( كی منزل می‌گویند)سير و سلوك منسوب به علامه بحرالعلوم، ص  ۲۳ )پاورقی(.( و در اصطلاح، منزل 
همان مقام است. با این فرق كه: »یقال: »منزل« نظراً الی سلوك السالك و انه فی حال السفر و »مقام« نظرا الی مكثه فیه حتی یستوفی حقّه«) شرح 
منازل السائرين كاشانی، ص۱۴.(؛ »منزل گفته می‌شود به اعتبار گذر سالک از مرحله‌ای در حال سفر و مقام گفته می‌شود به اعتبار درنگ سالک در آن 

برای استیفای حق آن مرحله«. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            10 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

161

مرشـد و راهنمـای طریقـت، کیـی پـس از دیگـری بـه 
ترتیـب طـی کـرد تا بـه مقصـد نهایی و کمـال مطلوب 
رسـید. خواجه عبـدالله انصـاری تعبیر میـدان را به کار 
بـرده )ایرانـی صفـت، 1386، ص 99( و بـه طـور کلـی 
هریـک از این منـازل محل مکث موقـت و مقدمه ورود 

بـه مرحلـه بعدی اسـت.
2. »سلسـله مراتب«:  اصل سلسـله مراتـب از اصول 
بنیادین مباحث هسـتی شناسـی و وجودشناسـی است 
و لـزوم رعایـت این اصل در سـیر و سـلوکِ عرفای اهل 
تشـیع، از اقـوال بدیهی اسـت که بـدون ملحوظ نمودن 
آن و طـی منـازل متوالـی، وصول به مدارج عالی میسـر 
نیسـت )نقـی زاده، 1378، ص 276(. اعتقاد به سلسـله 
جهان بینـی  مشـخصه های  ازجملـه  وجـود،  مراتـب 
شـیعه اسـت )انصـاری و دیگـران، 1387، ص 155(. 
مقصـود از سلسـله مراتـب وجـود ایـن اسـت کـه کلیه 
موجـودات عالـم، مانند حلقـه زنجیر یا پله هـای نردبان 
بـه هـم پیوسـته و از وجـود محـض تـا عدم صـرف، در 
یـک سلسـله منظـم قـرار گرفته انـد و مقـام هریک در 
ایـن سلسـله بسـتگی بـه درجه شـدت و ضعـف مرتبه 

وجـودی آن دارد )نصـر، 1359، ص 114(. 
3. »راه یا مسـیر«: سـلوک، حرکت و سـیر به سـوی 
حقیقت و معنویت اسـت و به تعبیر سـهروردی، سـالک 
بـه دنبـال حقیقـت سـفر میک نـد تـا بـه وطـن اصلی 
خود، مشـرق الانوار برسد )حسـینی کوهساری، 1382، 
ص 168(. بـه بیانـی دیگر، راهی برای رسـیدن به مقام 
کمال معنوی و معرفت اسـت. سـالك، براى آنكه بتواند 
بـه مقصد نائل گـردد، بايـد در صراط مسـتقيم حركت 
كنـد. فرض بنیادیِ طریقت آن اسـت کـه در همه چیز 
معنایـی نهان وجود دارد و هرچیـز دارای معنایی برونی 
و نیـز درونی سـت. عارفـان و صوفیـان از ایـن حرکـت، 
بـه سـیر و یا سـفر نیـز تعبیـر کرده اند که می تـوان به 

اسـفار اربعـه تألیف صدرای شـیرازی اشـاره کرد
4. »بهشـت«1 : برترین مرتبه از سلسـله مراتب سلوکِ 
دینـی و نهایـت هـدف مؤمـن، بهشـت اسـت. بـاور بـه 
سلسـله مراتـب در عالـم و حرکتـی دوری از وحـدت به 
کثـرت و از کثـرت بـه وحدت را می تـوان رکن بنیادین 
در شـکل گیری هنرهای سـنتی ایران دانسـت و در این 
نظام، بهشـتِ برین، بـه منزله بالاترین مقـام، از اهمیت 

نمودار 1. معنای اسطوره ای، دال و مدلول در نشانه شناسی؛ ماخذ: نگارندگان.

1. خدا بهشتی را به بهشت نمی برد بهشتی خود بهشت میشود. این شدن را تعبیر به معرفت شهودی و معرفت ذوقی مکینند که بعد از این نشئه هر کسی 
هر انچه را که شد همان است و چیزی را از بیرون بدان ضمیمه نمی کنند؛ می توان این حقیقت را اینگونه تعبیر کرد که انسان انچه را که در بهشت می 
نگرد همه به مثال انهایی است که در دنیا انجام داده نه مثل انها زیرا فرق است بین مثل و مثال )مثل به دو چیز گفته میشود که در ذاتشان باهم متباین 
اند اما مثال دو چیزی را گویند که در حقیقت ماهیت و ذاتشان یک چیز هستند و از همدیگر حکایت می کنند براین اساس گفتیم که انسان انچه را که 
در بهشت مینگرد همه به مثال انهایی است که در دنیا ساخته نه مثل انها. پس در قیامت نیز یک شخص خودش را به انحا گوناگون مشاهده مکیند گاهی 
خودش را اتش مشاهده مکیند و فریاد مکیشد گاهی هم میبیند در حلق خود اب داغ میریزد که بر اساس اصل رصین اتحاد عاقل به معقول و عامل به 
معمول که هر کسی زرع و زارع و مزرعه و بذر خود است ریزاننده آن آب و این که کسی در خواب میبیند چند نفر جمع شده اند و میخواهند او را درون 
آب بیندازند و او فریاد مکیشد و آنها را نفرین مکیند ولی وقتی بیدار میشود میبیند نه کسی بوده که او را در اب داغ بیندازد و نه اب داغی در مبان بود 
معلوم میشود تمام اینها را نفس خودش انشا نموده است و او خیال مکیرده که از بیرون است. در روایتی ازجناب پیامبر )ص( امده است: الناس نیام فاذا ماتوا 
انتبهوا یعنی مردم در خوابند پس زمانی که مردند اگاه میشوند به تعبیر دیگر مردم در طول زندگی خود مانند کسی که خواب میبیند گمان می کنند که 
انچه برایشان پیش می اید از بیرون انان است در حالی که وقتی از این خواب غفلت بیدار شدند و با مرگ اختیاری یا طبیعی به ادراک حقایق نائل امدند 

خواهند دید انچه را که در این مدت از بیرون خود می پنداشتند خیالی بیشتر نبود.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            11 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

162

ویـژه ای برخـوردار اسـت. بهتریـن سـرای نکیـوکاران 
یعنـی بهشـت، مقصـد و مقصـود اسـت. طی مسـیر به 
حقیقت )بهشـت( سـیر و سلوکی اسـت که انسان فانی 

خاکـی را بـه بهشـت رهنمون می شـود.
 )4( بیان یافته های تحقیق

سـبك اصفهـان تحقـق آرمانشـهر دولـت صفـوي در 
بوجـود آوردن تعـادل ببين شـهر- قدرت، شـهر- بازار، 
شـهر- سـرمايه، شـهر- ايوان و شـهر- منطقـه را باعث 
گرديـد. اسـطوره تأثيـر گـذار در معماري و شهرسـازي 
مكتـب اصفهـان، شـيخ بهايـي عاملـي و اسـطوره‌هاي 
تأثير گذار در فلسـفه و كلام مكتـب اصفهان، ميرداماد، 
ميرفندرسكي، ملا محسـن فيض كاشاني، مجلسي دوم 
و صدرالديـن شـيرازي )ملاصـدرا( بـوده انـد. كار بزرگ 
شـيخ بهايـي اين بـود كه بي اعتبـاري همه علـوم را در 
برابـر عرفـان نشـان داد، آن هـم در حالـي كـه خود در 
اكثـر علـوم مرتبه اسـتادي داشـت و در برابـر آثارش بر 
رجحـان شـهود به معرفت اسـتدلالي، تأكيد نمـود. آثار 
او گـوه توازنـي ميان علـوم ظاهري و علـوم باطني بوده 
اسـت. در مكتـب اصفهـان، شـهر در محيـط پيرامونـي 
مسـتحيل مي‌شـود و از اينرو در توافق كامل با طبيعت 
پيرامونـي خويـش و همچنيـن در توافـق همزيسـتي و 
وحـدت چنـد سـويه با روسـتاهاي اطـراف خود اسـت. 
جهـان بينـي متكي بر مفاهيـم عرفاني، سلسـله مراتب 
فضائـي از بزرگتريـن مقيـاس تـا كوچكتريـن مقيـاس 
مقيـاس سـعي  هـر  در  و  بـكار مي‌گيـرد  را  كالبـدي 
بـه اصـل وحـدت بخـش جهـان مي‌كنـد.  اشـاره  در 
شـهر اصفهـان در زمـان شـاه عبـاس، بـر مبنـای طرح 
شهرسـازی و پیش بینـی شـده ای در چارچـوب مکتب 
اصفهـان و متأثـر آراء حکمـی و فلسـفی اندیشـمندان 
ایـن عصـر، شـکل تازه ای بـه خـود گرفت؛ بـه گونه ای 
کـه اسـتیرلن در کتـاب »اصفهـان، تصویر بهشـت« در 
مقایسـه طـرح اصفهـان نـو شـاه  عباسـی بـا اصفهـان 
کهنـه بـر ایـن نکتـه تأیکـد مـی ورزد کـه شـاه عباس 
بـا طـرح شهرسـازی دقیـق خـود، گویـی می خواهد از 
پایتخـت ایـران، نمـادی از عظمت و بهشـتی حقیقی بر 

روی زمیـن بسـازد )اسـتیرلن، 1377، ص 46(. 

مكتـب اصفهان در شهرسـازي در پي تحقق بخشـيدن 
بـه اصلـي اسـت كـه جهـان بـر محـور آن قـرار دارد. 
اصـل تعـادل و تـوازن، تعادل فضائـي و تـوازن كالبدي 
و هماهنگـي و هـم آوائي عناصر متبايـن در معرفي يك 
مفهـوم، و بايـن دليل اصل تقـارن در كلان مفهوم نمي 
يابد و در ذره فضاها بكار گرفته مي‌شـود. در این شـهر، 
هـر بنا حـاوی مفاهیمـی نمادیـن و در حکم نشـانه ای 
در ارتبـاط بـا سـایر نشـانه ها )بناهـا( اسـت. و سـاختار 
منسـجم و طراحی شـده شـهر، نحوه اسـتقرار بناها در 
ارتبـاط بـا هـم، سلسـله مراتـب شهرسـازی، همچـون 
دسـتور زبانـی اسـت کـه حاکـم بر شـکل کالبـدی آن 
اسـت. بدین ترتیب، سـاختار شـهر با باغ هـا، گنبدهای 
مسـاجد و مـدارس، کاخ هـا و کاروانسـراها مثابـه متنی 
بـا تمـام ویژگی هـای زبانی اسـت. هانری کربـن عقیده 
دارد کـه بایـد اصفهان را مدینـه ای تمثیلی درحد عالی 
قلمـداد نمـود؛ به عقیـده وی »آمـدن به اصفهـان یعنی 
آمـدن بـه مـکان برخـورد میـان عالـم مثـال هورقلیا و 
عالـم محسـوس و آمـدن بـه اصفهـان به معنـای آمدن 
به نزد فیلسـوفان اشـراقی اسـت که فلسـفه متافیزکیی 
خیـال ایـن ملاقـات را امکان پذیـر سـاخته اند، زیرا در 
اینجـا راه دخول در برزخ یعنـی حد فاصل میان معقول 
و محسـوس را بـر ما گشـوده اسـت و سـفر بـه اصفهان 
تمثیلـی می سـازد  بـه مدینـه ای  نمادیـن  را سـفری 
تالش  ادامـه  در  مقدمـه کربـن(.  )اسـتیرلن، 1377، 
شـده تـا این زبـان، بـر اسـاس محورهای همنشـینی و 
جانشـینی سوسـوری، مورد بررسـی و تحلیل قرارگیرد. 
بـر این اسـاس چه در مقیاس شـهری و چـه در مقیاس 
بنـا گوشـه-هایی از مختصـات بهشـتی دیده می شـود. 
سـبک اصفهان، تحقق آرمانشـهر دولت صفوی، شـهر- 
قـدرت، شـهر- نمایـش، شـهر- بـازار، شـهر- سـرمایه 
و شـهر- ایـوان بـود. عالوه بـر اینهـا، شـهر در مکتـب 
اصفهـان بـا منطقـه تحت نفـوذ ارتبـاط مسـتقیم و دو 
سـویه داشـت، لـذا شـهر- منطقـه نیـز بـود. ویژگیهای 
بـه  می‌تـوان  را  اصفهـان  مکتـب  شـهرهای  کالبـدی 

اختصـار بـه صـورت زیر بیـان کرد:
1. یـک محور جدید و وسـیع شـهری )چهاربـاغ( که تا 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            12 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

163

این زمان در شهرسـازی و شـهر ایرانی سـابقه نداشـت 
طراحی شـد.

2. میدانی وسـیع و گسـترده با تعریفی روشـن و صریح 
در شـهرها ایجاد شـد که در اطراف آن گرمابه، مسـجد 
و مدرسـه، خانقاه و مسـجد، آب انبار و بازارچه و امثال 

آن، وجود داشـت.
3. بـرای اولیـن بـار منطقه‌بنـدی شـهری معنـا پیـدا 

. د کر
4. مجموعه‌های شـهری جدید در کنار شـهرهای کهن 
بـه عنوان یـک دسـتورالعمل در همه جا بـه کار گرفته 
شـد و بدیـن طریق مهـر و نشـان مکتب اصفهـان را بر 

شـهرهای موجود وارد کرد.
5. هر مجموعه زیسـتی )شـهر و یا روسـتا( از این پس 
دارای یـک میـدان و یـا مرکـز ثقل شـد و عناصر اصلی 
حکومتـی و دیوانـی، دینی و اقتصادی در کنـار آن قرار 

گرفتند.
6. طراحـی مجموعه شـهری و نه بنـای منفرد معماری 

بنیان نهاده شـد.
7. شهرسـازی مکتب اصفهان ویژگیهـای دیگری را نیز 
همچـون سلسـله مراتب فضایی، تعادل و تـوازن، فضای 
انسـانی و مـردم‌وار، فقـدان نقطه گریز، وحـدت در عین 
کثـرت و کثـرت در عیـن وحـدت و ویژگیهایـی از ایـن 

قبیـل را دارا بود.
)4-1( بهشـت و ابعـاد نشـانه شـناختی آن در 
نيـز  و  فكـري ملاصـدرا  فلسـفه  معمـاری شـهری: 
اعتقـادات شـيعي حاكـم بـر جامعـه صفوي كـه اعتقاد 
بـه جهـان بـرزخ دارنـد، در مكتـب اصفهـان بنحـوي 
مطلـوب منطبـق و بارور شـد و بر مفهـوم اينكه »وجود 
حـق تعالـي تنها وجـود حقيقـي و اصيل اسـت« تأكيد 
بيشـتري گرديد. شهرسـازي برگرفته از مكتب صدرائي 
كـه در مكتـب اصفهان تبلـور يافته اسـت در عين تنوع 
در صـورت، از يـك معنـا سـخن گفتـه اسـت و در آن، 
اجـزاء و كل همگي به مفاهيمي مشـترك دلالت دارند. 
از جملـه در اجـزاء معمـاري تمثيلاتـي بصـورت نقـش 
نظـم و تكـرار، و نقـش طبيعت و بـاغ و بعبارتي وحدت 
در انديشـه خلـق جامعه و به مفهومي ديگري سـعي در 

نمايـش بهشـت موعود مي‌باشـد كه در مكتـب اصفهان 
و مبتنـي بـر مكتـب صدرائـي در عصر صفـوي بصورت 
چشـمگيري محقـق گشـته اسـت. در ایـن قسـمت به 
مـوارد مشـابهت میان بهشـت و بناهایی کـه به گونه ای 
نمادیـن ایـن مفهوم را متجلی سـاخته اند اشـاره شـده 
اسـت. مسـجد، بـاغ، کاخ و خانه، بـا ویژگی هایی که در 
طراحـی پالن، تزیینـات و محل اسـتقرار دارا هسـتند، 
هریـک بـه نوعـی نمایـش تمثیل بهشـت را عهـده دار 

گشـته و جانشـین ایـن مفهوم شـده اند؛
)4-2( مسـجدِ صفـوی؛ تمثیـل بهشـت: مسـجد 
بـه عنـوان اصلی تریـن عنصـر شـهری و محلـی بـرای 
خلوت گزینـی و سـتایش خداونـد، بهترین مـکان برای 
عینیت بخشـیدن به تفکر و بیان متعالی ترین باورهای 
اعتقـادی به شـمار می آید. در معماری سـنتی، مسـجد 
به طـور اخـص، تصویـری اسـت از یکهـان یا انسـان در 
بعـد یکهانیِ او. کالبد انسـان معبدی اسـت کـه روح در 
آن سـکنا گرفته اسـت. یکهـان نیز عیناً چون انسـان از 
همـان روح جـان می گیرد. مسـجد در عیـن حال خانه 
اوسـت، بنایـی کـه انسـان بایـد حضـور الهـی را در آن 
حـس کنـد و از نـزول رحمـت باری تعالـی کـه از روح 
منبعـث می شـود فیض بـرد )اردلان و بختیـار، 1380، 
ص مقدمـه نصـر( مسـجدی کـه در چارچـوب مکتـب 
اصفهـان طراحـی می شـود، تـا آنجـا پیش مـی رود که 
همه مناسـک حـج را در کالبد مسـجد متجلی میک ند 
)بهشـتی، 1375( و نیـز مبتنـی بـر هندسـه ای شـکل 
می گیـرد کـه اگـر نگوییـم مقـدس، هندسـه ای پنهان 

اسـت )حاجی قاسـمی، 1375، 29( 
)4-3( بـاغِ صفـوی: تمثیـل باغ بهشـت: مبانی و 
مفاهیـم دینـی، آیینـی و عرفانـی ایرانیـان در معماری 
باغ هـای ایرانـی نیـز جلوه-گر گشـته و گویـی معمارانِ 
مسـلمان، بـا توجه بـه توصیف بهشـت در قـرآن کریم، 
باغ هایی را سـاخته اند که به راسـتی تمثیلی از بهشـت 
ایـن مفهـوم و تجلـی  توصیف شـده در قـرآن اسـت. 
آن در بـاغ و پردیـس سـازی ایـران، خاصـه در دوران 
صفـوی، بازتاب هایـی ویـژه داشـته که می تواند نشـان 
از همـت والای معمـاران ایرانـی در بازسـازی تمثیلـی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            13 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

164

بـاغ ایرانی از بهشـت باشـد )انصـاری و محمـودی نژاد، 
1385، ص 39( الگوهـای مـورد اسـتفاده در باغ ایرانی 
بـه شـکل معنـی داری بـا بیان کتـب آسـمانی از جمله 
قـرآن نزدکیـی دارد. با اسـتناد بـه آیات قرانی، بهشـت 
الهـی از چهار باغ تشـیکل شده اسـت و با چهارچشـمه 
کـه چهارنهـر از آنهـا جـاری می شـود)زمانی و دیگران، 
1388، ص 36(. ایـن چهار باغ در خیابان معروف شـهر 
اصفهـان نیز جلوه گر گشته اسـت. درختـان و گل هایی 
کـه در باغ هـای ایرانـی مـورد اسـتفاده قـرار گرفته اند 
نیـز هریـک از معانـی و مفاهیمـی عرفانـی برخوردارند. 
در مبانـی عرفانـی هریـک از درختـان بـه نوعـی دارای 
نمـاد و نشـانه خـاص خـود می باشـند از ایـن رو بـاغ 
ایرانـی محیطـی همـواره سرسـبز و مملـو از نمادهایـی 
اسـت. بـرای مثـال بـه گفتـه عارفـان درختان دسـتان 
خـود را بـه سـوی آسـمان می گشـایند و از آنجـا کـه 
برگ چنار همواره به دسـت انسـان تشـبیه شـده است 
ایـن درخـت را معمـولاً پیـش نمـاز گیاهـان نمازگـزار 
باغ دانسـته اند )عبـدالله دفـاع، 1386، ص 121( بدین 
بهشـت  از  تمثیلـی  باغ هـای عصـر صفـوی،  ترتیـب، 

جاویـد را در جهـان فانـی ارائـه داده اند. 
)4-4( کاخ- باغ هــای عصـر صفــوی؛ مراتبی 
از بهشـت: توصيـف کاخ هـای صفـوی را مي تـوان در 
بيشـتر سـفرنامه ها مشـاهده کرد. در سـاخت‌ كاخ هاي‌ 
صفـوي‌ تكيـه‌ بـر نمايش‌ وسـعت‌ باغ‌ بـود و بناهـا تنها 
جزئـ‌ى از كاخ‌ شـمرده‌ م‌ىشـد و اغلـب‌ بـاغ‌ و گاه‌ بناها 
درصـد بيشـتري‌ از فضـاي‌ كاخ‌ را اشـغال‌ م‌ىكـرد؛ در 
باغ هـاي‌ صفـوي‌ گويـ‌ى بسـتر بـاغ‌ ترصيـع‌ م‌ىشـود و 
كوشـ‌ك در منظـر كلـ‌ى محـاط در اسـتخر يـا حـوض‌ 
تزيينـ‌ى اسـت‌. در نتيجـه‌، در كاخ هـاي‌ صفـوي‌ تأكيد 
بـه‌ دريافـت‌ احساسـ‌ى اسـت‌ كـه‌ در ايـن‌ باغ ها دسـت‌ 
كمتـري‌  اهميـت‌  كاخ‌  كاربـري‌  جايـگاه‌  و  م‌ىدهـد 
م‌ىيابـد )هيلـن برانـد، 377، ص 517-522( ازسـویی 
دیگـر، در معمـاری اسالمی، معماری قصر نیـز ملهم از 
معماری قدسـی )اردلان و بختیـار، 1380: مقدمه نصر( 
و درنتیجـه مـکان مواجهـه انسـان بـا کلمـه الله اسـت. 
کاخ هـاي صفوي اغلب در وسـط باغي بـزرگ به صورت 

دوطبقـه سـاخته شـده و تمـام قسـمت داخلـي کاخ با 
نقاشـي و تزيينـات مختلـف آراسـته شـده اسـت. روند 
سـاخت‌ و شـكل‌گيري‌ كاخها در سـرزمينهاي‌ اسالم‌ى 
همـواره‌ بـا بـاغ‌ همـراه‌ بـوده‌ اسـت‌. اختصـاص‌ فضـاي‌ 
وسـيع‌ى بـه‌ آب،‌ يكـ‌ى از شـاخصه‌هاي‌ كاخ هاسـت‌. در 
دورة عباسـ‌ى زيباتريـن‌ بخـش‌ كاخ‌، بـاغِ‌ آن‌ بود )هيلن 
برانـد، 1377، ص 451- 459(. چنانک ـه نـام برخـی 
از ایـن کاخ هـا نیـز اشـاره به بهشـت دارد. بـرای مثال، 
دربـاره تاریـخ اتمام بنای کاخ هشـت بهشـت بـا به کار 
بـردن تریکـب وصفـی قطـع خلد بریـن بر تشـبیه این 
کاخ بـا بهشـت کـه در نام آن نیز مسـتتر اسـت اشـاره 
میک نـد )رفیعـی مهرآبـادی، 1352، ص 337( که این 
نـکات نیـز می تواند ارائـه تصویری تمثیلی از بهشـت را 

باشـد. یادآور 
)4-5( خانه هـای عصـر صفوی، تمثیـل اندرونی 
از بهشـت: از آنجـا که معمـاری ایران، به ایجـاد رابطه 
تعاملـی میـان فلسـفه و معمـاری در شـناخت مفهـوم 
سـکونت و مـکان زندگـی می پـردازد، معمـاری خانـه 
نیز در اسالم ملهم از معماری قدسـی اسـت. چنانک ه 
اعتقـاد نصـر »خانـه، بـه یـک مفهـوم گسـترش  بـه 
مسـجد اسـت« )اردلان و بختیـار، 1380: مقدمه نصر(. 
خانه هـای محـدودی از دوران صفوی باقـی مانده که از 

تصویر 4. نقشه کاروانسراها در شهر اصفهان؛ ماخذ: 
مکان ابنیه کاروان سرایی موجود در استان اصفهان، به 

نقل ایران شناسی بدون دروغ، ص 61.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            14 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

165

جملـه آنهـا می تـوان به خانـه مارتا پیتـرز اشـاره کرد. 
اتاق هـای ایـن خانـه داراي پنجـره هاي مشـبك و زيبا 
هسـتند كـه بيانگـر معمـاري و تزئينـات دوره صفويـه 
مـي باشـند. خانه های عصر صفـوی، از الگـوی اندرونی 
و بیرونـی برخـوردار بودنـد. بورکهـارت فضـای حیـاط 
داخلـی ایـن خانه هـا را بـه بهشـت تعبیر نموده اسـت 
)بورکهارت، 1381، ص 148(. حیاط مظهری از صورت 
مرکزگـرای عالـم صغیـر یـا باطن اسـت. تعبیـه حوض 
سـنتی در ایـن فضـای آرام، مرکـزی را همچون جهتی 
مثبـت بـرای تخیـل خلاقـه فراهم مـی آورد. بدینسـان 
آفرینـش عرضـی آدمـی بـه علـت طولیـه می پیوندد و 
بازسـازی بهشـت تمامـی می پذیـرد )اردلان و بختیـار، 
بهشـت  از  تمثیلـی  و  نمـاد  حیاط هـا   )68  ،1380
هسـتند کـه در خانه هـای ایرانـی، جلـوه خـاص خـود 
را داشـته اند )طوفـان، 1385، ص 72-81(. بـه تعبیـر 
بورکهـارت، طبیعتِ بهشـت ایجاب میک ند که مسـتور 
و راز آلـود باشـد؛ بـه همیـن ترتیـب خانه مسـلمانان با 
حیـاط مرکزی محصور شـده بـه همراه درختـان و آب، 
مشـابه ایـن جهـان معنـوی اسـت )نقـی زاده، 1384، 

تصویر 5. نقشه اجمالي اصفهان كه پيوند شهر جديد 
صفوي را با محور اصلي )بازار( شهر قديم نشان ميدهد؛ 

ماخذ: آرشیو نگارندگان.

تصویر 6. تريکب بندي مناسب  فضاهاي مختلف در شهرهاي سنتي و مفهوم سلسله مراتب عرفان شناختی؛ ماخذ 
تصویر: توسلی، 1371، ص 49.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            15 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

166

ص 222( بـه تعبیـر عرفانـی، خانه-هـای سـنتی ما که 
درونگـرا هسـتند، سـمبلی از نـگاه عرفانـی ما به شـمار 
می آینـد و حیـاط جانشـین درونگرایی و آب جانشـین 
دل عـارف اسـت کـه انعکاس دهنده نور آسـمان اسـت 
)طوفـان، 1385، ص80(: حیـاط مرکـزی در خانه های 
سـنتی ایران، نمودی از درون گرایی اسـت. درون گرایی 
کیـی از ویژگی هایـی اسـت که  اهمیت توحـه به باطن 
را در مقابـل توجـه بـه ظاهـر متجلـی می سـازد و در 
اصـل تأیکـدی بـر عالـم غیـب و تفسـیری بـر کیـی از 
صفـات الهـی یعنـی باطـن اسـت )نایبـی، 1381، ص 
46(. بدین سـان، فضـای اندرونی ایـن خانه ها، محصور 
بـه حیـاط داخلـی، بـا چشـمه یا حوضـی در میـان که 
نقـش آسـمان را انعـکاس می دهـد، بهشـتی کوچک را 

در میـان خانـه تداعـی می نماید.
 )4-6( پل های صفــوی، تمثیــل راه سلــوک: 
بـه  دسترسـی  کـه  معبـری  عنـوان  بـه  خیابـان، 
قسـمت های مختلـف شـهر را ممکـن می سـارد و پـل  
بـه واسـطه آنک ـه مسـیری یگانـه و بـدون انحـراف را 
فراهـم مـی آورد، هریـک ایـن توانایـی را یافته انـد کـه 
بـه گونـه ای بـا مفهـوم راه و صـراط مسـتقیم، پیوندی 
معنایـی برقرارکـرده و جانشـین ایـن مفهـوم شـوند. 
میک نـد،  ایجـاد  کـه  معبـری  اسـاس  بـر  خیابـان 
امـکان دسـتیابی از مرکزیـت میـدان )کل( بـه قطعات 
انفـرادی )اجـزاء( را میسـر می سـازد )میـرزا کوچـک 
خوشـنویس، 1385، ص 101-108(. آنچـه در  ایـن 
دوران بـر مفاهیـم قبلـی در زمینـه شهرسـازی افـزوده 
و ابـداع می گـردد، بـرای مثـال می تـوان بـه خیابـان 
شـمال شـهر شـیراز اشـاره نمـود که بـه گفتـه تاورنیه 
از پـل سـنگی آغـاز شـده و بـه بقعـه سـیدمیرعلی بن 
حمـزه می رسـد. )بـه نقـل از سـفرنامه تاورنیه، افسـر، 
1353، ص 142( و یـا خیابـان بـاغ شـاه شـیراز کـه از 
دروازه آهـن آغـاز شـده و بـه کیی از خانه های شـاه که 
سـفیر بایـد در آن منـزل میک رد ختـم می گردید و به 
گفتـه  فیگویـروآ بسـیار راسـت بـود چنانک ـه گفتی با 
مسـاحی دقیق طراز شـده باشـد )فیگویروآ، 1363، ص 
131(. همچنیـن خیابـان چهاربـاغ اصفهـان کـه از  پل 

تصویر 7. فضاهاي حرکت و مکث یاداور حرکت در مسیر 
سلوک عرفانی؛ ماخذ تصویر: توسلی، 1371، ص 49.

تصویر 8. نقشه مجموعه شهر شامل بازار، كاروانسرا و 
مدرسه و در سمت چپ خيابان چهار باغ ديده ميشود؛ 

ماخذ: آرشیو نگارندگان.

تصویر 9. نقشه مسجد شاه با ضلع جنوبي ميدان و 
قسمتي از بازار سرپوشيده دور ميدان؛ ماخذ: آرشیو 

نگارندگان.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            16 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

167

الله وردی  خـان آغـاز شـده و چنانک ـه شـاردن اشـاره 
نمـوده، ایـن خیابـان بـه عمـارت تفریحـی شـاه که به 
هـزار جریـب موسـوم اسـت ختـم می گـردد )شـاردن، 
1362، ص 150( قدمـگاه نیشـابور کـه از  ربـاط سـعد 
آغـاز شـده و بـه  بـاغ و بقعـه قدمـگاه ختـم می گردد، 
نیـز نمونـه دیگـری از ایـن خیابـان  هاسـت. درنتیجه، 
بررسـی ها نشـان گر آن اسـت کـه خیابان هـای اصلـی 
سـاخته شـده در عصـر صفـوی، در امتـدادی راسـت و 
بـدون انحراف سـاخته شـده که بار دیگـر مفهوم صراط 
مسـتقیم را تداعـی می نمایـد و نیـز در انتهـا بـه بـاغ، 
خانـه یـا کاخِ شـاهی و یا مسـجد )که هرکـدام چنانچه 
پیشـتر اشـاره شـد، تداعی بخشِ بهشـت بودنـد( ختم 
می گـردد. بدیـن ترتیب، ملاحظه می شـود کـه مفهوم 
خیابـان در عصـر صفـوی تـا چـه حد بـا مفهـوم صراط 

مسـتقیم و راهـی بـه سـوی بهشـت قرابـت میی ابـد.
جداره هـای ميـدان نقـش جهـان، در جبهـه شـرقی به 
مسـجد شـيخ لطف الله، اثر اسـتاد محمدرضا اصفهاني، 
در ضلـع غربـی بـه عمـارت عالي قاپـو، در ضلع شـمال 
بـه بـازار قیصریـه و در ضلـع جنوبـی بـه مسـجد امـام 
)يكـي از بزرگتريـن مسـاجد شـهر اصفهان(، اثر اسـتاد 
علـي اكبـر اصفهانـي، اختصـاص یافتـه اسـت. میـدان 
نقـش جهـان در حـدود 510 متـر طـول و 160 متـر 
عـرض دارد. ايـن ميدان در دوره صفويـه به دليل وجود 
كاخ عالـي قاپـو نقـش مركـز حكومتـي را نيز بـر عهده  
داشـته اسـت. میانـه ایـن میـدان بـه آب نمایـی زیبـا 
اختصـاص یافتـه که بـا انعـکاس تصویر کاخ و مسـاجد 
اطـراف میـدان، ابعـادی تـازه و محـوری عمـودی بـه 
میـدان بخشـیده و محل اتصال زمین و آسـمان گشـته 
اسـت. ایـن میـدان نیـز، فضایـی بـرای مکث و سـکون 
فراهـم می نمایـد. ایـن مفهـوم با مفهـوم میـدان در در 
ادبیـات عرفانـی نیـز مطابقـت دارد. عرفـا از در تعریـف 
منـازل از تعبیـر میـدان نیـز اسـتفاده نموده انـد. ایـن 
میـدان کـه در ضلع شـمالی خود از بـازار و کاروانسـرا، 
آغـاز می شـود، در میانـه، بـا آب نمـای وسـیعی کـه 
عالوه بـر نقـش آسـمان، تصویـرکاخ و مسـاجد را نیـز 
در خـود انعـکاس داده و بعـدی تازه به فضا می بخشـد، 

تصویر 10. نقشه ميدان شاه اصفهان؛ ماخذ: آرشیو 
نگارندگان.

تصویر 11. گردشگاه پياده در ميدان شاه )باغ سازي 
جديد(؛ ماخذ: آرشیو نگارندگان.

دعوتـی بـه مکث و تماشـا دارد و بدیـن ترتیب همچون 
منزلـی بـرای تأمـل و تعمـق و مقدمه ای برای سـفری 
دیگـر  بـه سـوی حقیقـت و بهشـت تعبیر می گـردد و 
ایـن معنـا، با منتهی شـدن میـدان به  مسـجد بزرگ و 
باشـکوه امـام کـه خود بـه منزله تمثیل بهشـت اسـت، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            17 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

168

بـه گونـه ای نمادیـن حاصـل می گـردد. و در نتیجـه 
میـدان، بـه منزلـی در مسـیر سـلوک بـدل می گردد.

)4-7(  روابـط همنشـيني مکانـي )بـالا، پايين، 
جلـو، عقـب، دور، نزديک(

ايـن روابـط را مي تـوان در بـاغ ايرانـي در لايه هايـي 
چـون علـم مناظـر و مرايـا به صـورت تشديدشـونده و 
تکيـه بر عمـق در محيط، شـيب طبيعي زميـن، وجود 
هندسـه پلکاني بـاغ، قرارگيري کوشـک در مرتفع ترين 
و سـردر در پايين تريـن نقطـه، تفاوت زاويه ديد انسـان 
در جهـت بـالا و پايين خـط افق و وسـعت بيش تر باغ، 

مشـاهده کرد.
)4-8( روابط همنشيني مكاني )چپ و راست(

روابـط همنشـيني مکانـي را در اصـل تقـارن مي تـوان 
ديـد کـه کامل تريـن شـکل آن در بهترين مـکان جاي 
دارد. تقـارن عالوه بـر جنبـه زيبايي شناسـانه از نظـر 
ايسـتايي نيـز مـورد توجـه بوده اسـت. تقـارن در بـاغ 
ايرانـي را مي تـوان بـه صـورت نقطـه اي محـوري و دو 
محـوري نـام بـرد. تقـارن واژه اي عربـي اسـت که يکي 
از معانـي آن قـرار دادن دو پديـده، شـيء يـا عنصـر در 
دو سـوي يـک نقطـه يـا محـور بـه صـورت آيينـه وار 
)در طـرف چـپ و راسـت( و تکرارشـونده اسـت. اوج 
قرينه سـازي را مي تـوان بـر محورهـاي اصلي بـاغ ديد.
)4-9( روابط همنشـيني مکاني )شـمال، جنوب، 

شـرق، غرب(
ايـن روابـط را مي تـوان در بـاغ ايرانـي در لايه هايـي 
دو  توسـط  قسـمت  چهـار  بـه  بـاغ  تقسـيم  چـون 
محوراصلـي کـه بـه صـورت عمـود برهـم و صليـب وار 
وجـود دارند و سـاختار اغلب باغ هاي ايراني را تشـکيل 
مـي دهنـد، ديـد. در دين مزدايـي، دين کهـن ايرانيان، 
جهان به چهار قسـمت تقسـيم شده اسـت. عدد چهار، 
بـه چهـار عنصر مقـدس، به چهـار فصل و جـز اينها بر 
مـي گـردد. آن را در نمادگـري بودايي نيـز باز مي يابيم 
کـه در آن چهـار رود از مرکز جاري مي شـوند و نشـانه 
زندگـي جاويـد و بـاروري انـد. بهشـت آرمانـي قـرآن، 
وارث ايـن تقسـم بـاغ بـه چهـار قسـمت با چشـمه اي 

در مرکـز آن اسـت.

)4-9( روابط همنشيني مكاني )درون و بيرون(
ديـوار دور بـاغ يـا حصـار بـاغ محوطـه داخلـي بـاغ را 
از محيـط بيـرون آن جـدا مـي کنـد. حصـار از طريـق 
محدودسـازي، فضـاي مسـتقلي را در بـاغ ايجـاد مـي 
کنـد. بـاغ هـاي ايرانـي يـا فـردوس، چنـان کـه از نـام 
آنهـا بـر مـي آيد، اصـولاً محصـور بـوده اند. ريشـه واژه 
فـردوس، پرديـس، پارادايـز، واژه اوسـتايي اسـت که به 
معنـي دژ محصـور مـي باشـد. ديـوار دور باغ يـا حصار 
بـاغ، نظـم محيـط ايجـاد مـي کنـد. حصـار، محيـط 
داخلـي بـاغ را از محيـط بيرون آن جدا مـي کند که در 
نتيجـه ايـن خط مـرزي، هم شـخصيت درونـي تعيين 
مـي شـود و هم چشـم انـداز داخلي به خوبي مشـخص 
مـي گردد. شـايد حصـار يا ديوار بـاغ در تصـور ايرانيان 
باسـتان نشـانه ايـن بـود کـه اهريمـن نتواند بـه آن باغ 
راه پيـدا کنـد. ديـوار يـا حصـار دور بـاغ خـود نمـادي 
از سـومين بعـد فضـا مـي باشـد و از نـوع فضاي بسـته 
بـه حسـاب مـي آيـد. بـه نظـر معمـار بـاغ يـا هنرمند، 
جهـت طولـي ديـوار بـاغ با محـور هسـتي هـم خواني 
داشـت و ايـن عـروج طولـي ديـوار بـاغ نشـان مـي داد 
کـه نفـس بـه سـوي روح اعظـم و جاودانگـي بـالا مـي 
رود. بعـد عمـودي ديـوار باغ بانـي انگاره هـاي بي پايان 
از تاريکي هـا و سـايه روشن هاسـت. کوشـک عمارتـي 
اسـت بـا هشـت در کـه از هـر سـو گشـوده مي شـوند 
و چشـم انـدازي محـوري رو بـه چهار تنگ راه مشـجر 

عرضـه مـي کند.
)4-9( روابط همنشيني مکاني )مرکز- حاشيه(

و  ترکيـب  در  مهـم  اصـول  از  يکـي  مرکزيـت  اصـل 
سـازماندهي عناصـر در بـاغ ايراني اسـت و اغلـب براي 
تاکيـد بر مهم تريـن کارکرد و فضاي باغ مورد اسـتفاده 
قـرار مـي گيـرد. اصـل مرکزيـت همـراه با اصـل تقارن 
مـي شـود.  اسـتفاده  ايرانـي  باغ هـاي  از  بسـياري  در 
مرکزيـت در اسالم، نمـادي از وحـدت وجـود اسـت و 
بـر پايـه و اسـاس بازتـاب کيفيتـي اسـت کـه در بطن 
و  وحـدت  بيـان  در  پـس  اسـت.  نهفتـه  وحـدت  آن 
انعـکاس آن از طريـق مرکزيـت، فضاهـاي پـر و خالـي 
هـر يـک به گونـه اي نقشـي در فضامي يابنـد و در اين 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            18 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

169

ميـان حوض هـاي مربـع و مسـتطيل، نمـادي از ثبـات 
و پايـداري هسـتند و زمانيکه در مرکز قـرار مي گيرند، 
بـه عنـوان يک عنصـر نظم دهنـده به معمـاري و مکان 
عمـل کـرده و درسـت اسـت را تحـت تاثيـر خـود قرار 

دهند. مـي 
 )5( نتیجه گیری و جمعبندی

در مکتـب اصفهان کل در یک نگاه قابل درک می شـود 
و مفهومـی مجـزا از اجـزای خویـش می یابـد؛ مفهومی 
کـه نشـان می دهـد کل، مجموعـه ای از اجزا متشـکل 
خـود نیسـت. جـزء نیز در مقیـاس خویش کامل اسـت 
و وحـدت را نشـانگر اسـت. در عیـن آنکـه در تریکب با 
اجـزای متشـابه یـا متباین مجموعـه بزرگتـر و واحدی 
را سـبب مـی شـود. از دیگـر ویژگی هـا، فضای انسـانی 
بـه جـای مقیـاس انسـانی اسـت. مقیـاس انسـانی در 
برابـر آمـد و شـد انسـان از عـروج بـه فـرود و بر عکس 
رنـگ می بازد. مکتـب اصفهان در شهرسـازی با عنایت 
عالـم همـه منظـر اوسـت از ایجـاد نقطـه گریـز دیـد و 
توجـه تـام و تمـام بـه یک نقطه حـذر میک نـد؛ نه این 
بـودن و نـه آن بـودن اصـل؛ و مفهومـی اسـت کـه از 
ذره تـا کلان فضـای ایـن مکتـب دیده می شـود. تعادل 
فضایـی و تـوازن کالبـدی هماهنگـی و هماوایی عناصر 
متبایـن در معرفـی یـک مفهـوم بـا یـک عنصـر واحـد 
سـبب می شـود تـا اصـل تقـارن و فضـای متقـارن در 
ایـن سـبک معنـا نداشـته باشـد. جهان بینـی متکی بر 
مفاهیـم عرفانـی در شهرسـازی مکتـب اصفهـان بر آن 
اسـت که سلسـله مراتب فضایی در هر مقیـاس بازتابی 
از اصـل وحدت بخـش جهـان باشـد. مکتـب اصفهـان 
بی آنکـه در پی سـاخت و برپایی بناهای یادمانی باشـد 
خـود بـه یادمـان تبدیـل می شـود؛ در گفتگو بـا مردم 
قـرار مـی گیـرد؛ از آنـان هویـت میی ابنـد و بـه بناهـا 
هویـت می بخشـند. در مکتب اصفهان شـهر در محیط 
پیرامونـی مسـتحیل می شـود. بـرج و بـاروی شـهر نـه 
بـه عنـوان یـک عنصـر متمایـز کننـده شـهر از روسـتا 
کـه بـه عنوان حصـاری بـرای تعریف محـدوده کالبدی 
شـهر بـه کار گرفتـه می شـد. در ایـن مکتـب رونـق و 
آبـادی شـهر نـه از بازسـازی شـهر کهـن بلکـه از ایجاد 

مجموعه هـای شـهری جدید در کنار شـهر کهن دنبال 
شـود؛ آنچـه در ایـن میـان اهمیت دارد بیـان هماهنگ 
و همـاوای فضاهـای شـهری اسـت. در مكتـب اصفهان 
بجـاي مقيـاس هـاي كلان، فضـاي انسـاني مطـرح و 
متبلـور مي‌شـود و انسـان بـي هيچ تـرس و هراسـي از 
مقيـاس، از ايـن فضاهـا در مي‌گـذرد و در محـاوره‌اي 
فضائـي هسـتي شـناختي، بـا آنهـا قـرار مي‌گيـرد. بـا 
عنايـت بـه مفهوم »عالـم همه منظر اوسـت«، هر نقطه 
در شهرسـازي و معمـاري مكتـب اصفهـان، روزنـه‌اي 
بـراي عبـور از موجـود بـه مسـتور بـاز مي‌شـود. مكتب 
و فضاهـاي سـلطه گرا،  بناهـا  ايجـاد  بجـاي  اصفهـان 
بنحـوي آفرينـش مي‌كنـد كـه خود بـه يادمـان تبديل 
مي‌گـردد و موفـق بـه ايجـاد بناهـا و مجموعه هايـي 
مي‌شـود كـه سـخت مردم وارنـد. دسـتور زبـان مكتب 
بـر مبنـاي چهـار نظـم مـادي زميـن، آب،  اصفهـان 
خـاك، گيـاه و هوا بـا يك نظـم معنايي آسـماني )نظم 
مقـدس( شـكل مي‌گيـرد و سـعي در بيـان آن دارد كه 
آنچـه اعتبـار دارد و ثابـت مي‌ماند محتـوا و ماهيت امر 
اسـت. در دورة صفـوي سـنت سـاختن ابنيـه درون نگر 
جـاي خـود را تا حد زيـادي به شهرسـازي طبق اصول 
منظـره سـازي )پرسـپكتيو( داد. توسـعه جديـد شـهر 
اصفهـان به سـمت جنـوب و در امتداد بـازار قديم طبق 
نقشـه معينـي انجـام گرفـت. اوليـن انعـكاس شـكلي 
بـود كـه در  چنيـن طـرح شـهري پيدايـش ت كبنـا 
معمـاري صفـوي، خاصـه معماري سـلطنتي بـه تكامل 
رسـيد. پيوسـتگي بنا و اصـل مجاورت ابنيـه با يكديگر 
جـاي خـود را بـه مناظر بي نهايـت باز داد. ميدان شـاه 
نقطـه مقابـل بافـت پيچاپيـچ بـازار قديم اسـت و خود 
نقطه مركزي يك شـبكه شـهري منظـم و محل تلاقي 
خيابان هائي اسـت كه شـهر جديد را بوجـود آورده اند. 
طراحـی شـهری اصفهـان، از عقایـد عرفانـی حاکـم بر 
ایـن عصـر بهـره جسـته و در طرحی دقیقـاً پیش بینی 
شـده، سـاختاری هماهنگ را تشـیکل داده که هر جزء 
از اجـزاء آن، در مجموعـه کلان تـرِ شـهر، در ارتباطـی 
معنـادار بـا سـایر اجـزاء قـرار می گیـرد به گونـه ای که 
اجـزاء مفهـوم خود را از نسـبت بـا کل دریافـت کرده و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            19 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

170

کل نیـز در معنـای خـود وابسـته بـه اجـزاء اسـت. این 
نیـز مربـوط بـه روابـط همنشـینی اسـت کـه در آن، 
اهمیـت روابط جز به کل را برجسـته می گـردد. در این 
رونـد همنشـینی، هـر یـک از بناهـا بسـته بـه ظرفیتِ 
تحمـل معنـا، جانشـین کیی از مفاهیم سـلوک گشـته 
اسـت. ایـن مفاهیـم، نـه فقط در فـرم و تزیینـات، بلکه 
در سـاختار قرارگیـری و نحـوه ارتباطی افتـن بناهـای 
مختلـف بـه کیدیگـر )ماننـد قرارگیری پل در راسـتای 
باغ و مسـجد، قرارگیری مسـجد در قلب شـهر( متجلی 
گشـته کـه مفهومـی عمیق تـر را موجب گشـته اسـت. 
هریـک از اجـزای ایـن معمـاری، ضمـن برخـورداری از 
سلسـله مراتـب، یـا بـه شـکلی تداعـی بخـش مفهـوم 
نمادیـن بهشـت اسـت و یا تعبیـری از مسـیر  و منازل 
بـه سـوی بهشـت را  ارائـه می دهنـد. مجموعـه  ایـن 
بناهـا در کلیتـی معناشـناختی، طرح نسـبتاً پچیده اما 
قابـل تأویلـی از یـک روایـت عرفانـی را خلـق میک ند. 
ایـن روایـت از عناصـر معنـاداری تشـیکل شـده اسـت 
کـه در نـگاه نخسـت مجـزا از هـم بـه نظـر می رسـند 
امـا نگاهـی ژرف، نشـانگر ارتباط ایـن عناصربا هم دیگر 
اسـت؛ در نتیجـه، شـهر اصفهان، بـه تمثیلـی از مدینه 
آرمانـی تبدیـل گشـته؛ شـهری کـه بـه سـطحی معنا 
شـناختی ارتقـاء یافته و باید عناصـر آن را در قالب یک 
روایت معناشـناختیِ عرفانی مـورد خوانش قرار داد.  در 
شـهر اسالمي نمـي تـوان فضاهـاي مربوط بـه فعاليت 
شـرعي و عرفي را از يكديگر كاملا جدا دانسـت. از آنجا 
كـه هـر دو نـوع فعاليـت مجموعه رسـومي را تشـكيل 
مـي دهنـد كـه رمـز قطعـي ندارنـد، محيط مربـوط به 
آنهـا نيـز داراي هر دو جنبه اسـت. مثلًا گرچه مدرسـه 
بيشـتر اختصاص به شـرع دارد، اما همـواره داراي نقش 
اجتماعـي و عمومـي نيـز هسـت؛ بـه عكـس خصلـت 
عمومـي يـا خصوصـي اسـت كـه محيط هـاي مختلف 
را از يكديگـر تفكيـك مـي كنـد. بـراي نمونه مدرسـه، 
مسـجد جمعـه )يـا لااقل قسـمتهائي از آنهائـي(، حمام 
و سـرا، ابنيـه عمومي انـد، در حاليكـه امامـزاده، مقبره 
يـا مسـجد را مـي تـوان ابنيـه خصوصـي دانسـت؛ امـا 
قصرهـاي دورة صفـوي و دوره هـاي بعـد از آن را نيـز 

مـي تـوان بهمين ترتيـب به عمومـي و خصوصي طبقه 
بنـدي كـرد. بنابرایـن، عرصـه معمـاری، محملـی برای 
ارائـه نمادیـن مفاهیـم عرفانـی بدل گشـته اسـت. این 
موضـوع در کلیـه اشـکال معمـاری آن دوره از جملـه 
باغ هـا، کاخ هـا، پل هـا و کاروانسـراها مشـهود اسـت. 
بناهـایِ مسـجد، بـاغ و کاخ و خانـه، بـا ویژگی هـای 
خـاص خـود، هریـک به گونـه ای جلـوه ای نمادیـن از 
بهشـت را ارائـه می دهنـد )کـه مفهـوم منـزلِ نهایـیِ 
بـا  خیابان هـا  دارد(  نهفتـه  خـود  در  نیـز  را  سـلوک 
امتـداد راسـت و پل هـا، در مدخل شـهر و در راسـتای 
راهی ابـی بـه مدینـه تمثیلـی یـا چهارباغ ها، بـه نمادی 
از راهـی بـه سـوی بهشـت بـدل گشـته و میدان هـا و 
نیزکاروانسـراهای سـاده و بی پیرایـه، همچـون منازلـی 
در راه سـلوک، بـه موقفـی موقتـی برای سـالکان تعبیر 
می شـوند. و در نهایـت ایـن بناهـا در قالـب نقشـه ی 
شـهر طـرح نسـبتاً پیچیـده ای از یـک روایـت عرفانـی 
قابـل تفسـیر و تعبیـر را بـه وجودمی آوررنـد و مفهـوم 
سلسـله مراتـب سـیر به سـوی حـق و حقیقـت را بیان 

میک نـد.
)6( منابع و مأخذ

احمـدی، بابـک )1385( حقیقت و زیبایی، نشـر مرکز، 
تهران.

احمـدی، بابـک )1381( از نشـانه های تصویری تا متن 
به سـوی نشـانه شناسـی ارتباط دیـداری، تهران: نشـر 

مرکز.
اردلان، نـادر و بختیـار، لالـه )1380( حـس وحـدت، 

ترجمـه حمیـد شـاهرخ، اصفهـان: نشـر خـاک.
اسـتیرلن، هانـری )1377( اصفهـان: تصویـر بهشـت، 

ترجمـه جمشـید ارجمنـد، تهـران: نشـر فـرزان. 
افسـر، کرامـت الله )1353( تاریـخ بافت قدیمی شـیراز، 

تهـران، انجمـن آثار و مفاخـر فرهنگی و نشـر قطره.
انصـاری، مجتبی )1378( ارزش های باغ ایرانی، رسـاله 

دکتری، دانشـکده هنرهای زیبا، دانشـگاه تهران.
ایرانـی صفت، زهـرا )1386( مروری بر فلسـفه و عرفان 

اسالمی، تهران: نشر آیندگان.
بـارت، رولان )1370( عناصـر نشـانه شناسـی، ترجمـه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            20 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

171

مجیـد محمدی،تهـران: الهدی.
بورکهـارت، تیتـوس )1373( جاودانگـی و هنر، ترجمه 

سـید محمد آوینی، تهـران، انتشـارات برگ.
بورکهـارت، تیتـوس )1381( هنـر مقـدس )اصـول و 
روش‌هـا(، ترجمـه‌ی جالل سـتاري، تهـران: سـروش.

بهشـتی، سـید محمـد )1375( تأویل معماری مسـجد 
تاریـخ  تأملـی در مناسـک حـج، مقـالات کنگـره  بـا 
ایـران، جلـد چهـارم، تهـران:  معمـاری و شهرسـازی 

سـازمان میـراث فرهنگـی.
پازوکـی، شـهرام )1382( مقدماتـی دربـاره مبادی هنر 
و زیبایـی در اسالم با اشـاره به مثنوی معنوی، نشـریه 

هنرهای زیبا، شـماره 15.
پیـن، مایـکل )1382( بـارت، فوکـو، آلتوسـر، ترجمـه 

پیـام یزدانجـو، تهـران: نشـر مرکز.
تقـي زاده، محمـد )1378( حکمـت سلسـله مراتب در 
معماري و شهرسـازي )مجموعه مقـالات دومين کنگره 
معمـاري و شهرسـازي ايـران( ج 3، تهـران: سـازمان 

فرهنگي. ميـراث 
چندلـر، دانیـال و مهـدی پارسـا )1387( مبانی نشـانه 

شناسـی، سـوره مهـر، تهران.
حاجـی قاسـمی، کامبیـز )1385( هندسـه پنهـان در 
نمـای مسـجد شـیخ  لطـف الله، نشـریه صفـه، سـال 

ششـم، شـماره 21و 22.
اسـتحاله  تحلیـل   )1389( دیگـران  و  فـرح  حبیـب، 
نشـانه های سـکونتگاهی روسـتای باباپشـمان اسـتان 
لرسـتان پـس از جابجایـی بـا تأیکـد بـر نشـانه های 
مسـکن روسـتایی، مدیریـت شـهری، شـماره 25، بهار 

.202-187 صـص  تابسـتان،  و 
حبیـب، فـرح )1385( کنـدوكاوي در معنـاي شـكل 
شـهر، هنرهـای زیبـا، شـماره 25،  بهار. صـص 14-5. 
حبیبی، سـید محسـن )1375( مکتب اصفهـان، اعتلاء 

و ارتقـاء مفهوم دولت، نشـریه صفه، شـماره23
زبان شناسـی  دوره   )1382( فردینـان  سوسـور،  دو 
عمومـی، ترجمـه کـوروش صفـوی، انتشـارات هرمس، 

ن. تهرا
 )1382( احسـان  لرافشـار،  و  جلال الدیـن  رفیع فـر، 

بررسـی انسـان شـناختی کاروانسـراهای عصـر صفوی، 
نشـریه نامـه انسان شناسـی، دوره اول، شـماره چهـارم.

رفیعی مهرآبادی، ابوالقاسـم )1352( آثار ملی اصفهان، 
، تهـران: انجمن آثار ملی.

رییس سـمیعی، محمدمهـدی )1381( تأویل و کاربرد 
»نظریـه مراتـب وجـود« در معماری، مجموعـه مقالات 
حکمـت متعالیـه و فلسـفه معاصـر جهـان، همایـش 
بزرگداشـت حیکـم صدرالمتألهیـن، تهـران: انتشـارات 

بنیـاد حکمـت اسالمی صدرا.
زمانـی، احسـان و دیگران )1388( بازشناسـی و تحلیل 
جایگامـه عناصـر موجـود در بـاغ ایرانـی بـا تأیکـد بـر 

اصـول دینـی- آیینـی، نشـریه باغ نظر، سـال ششـم.
سـجودی، فـرزان )1382( نشـانه شناسـی کاربـردی، 

تهـران: نشـر قصه.
سـلیمانیان، حمیدرضـا )1389( نگاهی بـه زبان عارفان 
زبان شناسـی،  و  معرفت شناسـی  چشـم اندازهای  از 
نشـریه ادب پژوهـی، شـماره 11، بهـار 1389، صـص 

.166-143
سوسـور، فردینـان )1382( دوره زبانشناسـی عمومـی، 

ترجمـه کـورش صفـوی، تهـران: هرمس.
ترجمـه حسـین  شـاردن )1362( سـفرنامه شـاردن، 

عریضـی، تهـران: انتشـارات نـگاه.
تهـران:  شـیعی،  هنـر   )1384( مهنـاز  شایسـته فر، 

اسالمی. هنـر  مطالعـات  موسسـه 
هویـت   )1386( میرزایـی  نـواب  و  شـیما  شـصتی، 
مکانـی- اجتماعـی شـناخت و توسـعه عوامـل درونزای 
آن در جهـت رشـد و بالندگـی هویـت انسـان در حوزه 
سـکونتگاه های زاگـرس مرکـزی، کنفرانـس بین امللی 

زاگـرس. سـکونت گاه های 
شـفر، ژان مـاری )1380( نشـانه شتاسـی، از کتـاب 
»نشـانه شناسـی« نوشـته پی یـر گیـرو، ترجمه محمد 

نبـوی، تهـران: آگه.
طوفان، سـحر )1385( بازشناسـي نقـش آب در حياط 
خانـه هـاي سـنتي ايـران، بـاغ نظـر، شـماره 6، پاييز و 

زمسـتان، صص81-72  
طهـوری، نیـر )1381( پـل: راهـی بـه سـوی بهشـت. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            21 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html


فصلنامه مديريت شهري
Urban Management

شماره 38 بهار 94
No.38 Spring 2015 

172

فصلنامـه خیـال، شـماره 2.
طهـوری، نیر )1384( مقام بهشـت در هنرهای سـنتی 

ایران، فصلنامـه خیال16.
فرشـیدنیک، فرزانـه )1389( بررسـی تجلـی باورهـای 
اسـاطیری و عرفانـی ایرانیـان در معمـاری پـل، پایـان 
مـدرس،  تربیـت  دانشـگاه  ارشـد،  کارشناسـی  نامـه 

دانشـکده هنـر و معمـاری.
فیگویـروا )1363( سـفرنامه فیگویـروا، ترجمه غلامرضا 

سـمیعی، تهران: نشـر نو. 
الکسـاندر، کریسـتوفر )1386( معماری و راز جاودانگی: 
راه بی زمان سـاختن، ترجمه مهـرداد قیومی بیدهندی، 

دانشگاه شـهید بهشتی، تهران.
کلایـس، ولفـرام )1374( کاروانسـراهای ایـران، تهران: 

سـازمان میـراث فرهنگی کشـور.
کهنمویـی، ژالـه )1386( رولان بـارت و نشـانه هـای 
تصویـری، از مجموعـه مقـالات هـم اندیشـی بـارت و 

دریـدا، تهـران:  فرهنگسـتان هنـر.
گلسـتانی، سعید و سمیه شـریف زاده )1390(کنکاشی 
در ویژگی هـای خیابـان صفوی، باغ نظر، شـماره هفده، 

سال هشتم، تابسـتان. صص 68-59.
 )1388( آزادارمکـی  مرضیـه  سـیدامیر،  منصـوری، 
سـیالیت معنایـی بنـا، نشـریه صفه، سـال 18، شـماره 

تابسـتان، صـص41- 52. و  بهـار   ،48
میـرزا کوچک خوشـنویس، احمد )1385( دولت شـهر 
آرمانـی ایرانـی: مفهـوم فضـای شـهری ایران، بـاغ نظر، 

شـماره ششـم، پاييز و زمسـتان، صص118-101 
نصر، سیدحسـین )1359( هنرو معنویت اسالمی، نظر 

متفکران اسالمی درباره طبیعت، تهـران، خوارزمی.
نقـی زاده، محمـد )1384( جایـگاه طبیعـت و محیـط 
آزاد  دانشـگاه  ایرانـی،  شـهرهای  فرهنـگ  در  زیسـت 

اسالمی، واحـد علـوم و تحقیقـات تهـران.
فرزانـه  ترجمـه  اسـتعاره،   )1377( ترنـس  هاوکـس، 

تهـران. طاهـری، نشـر مرکـز، 
هیلـن براند، رابـرت )1377( معماری اسالمی، ترجمه 
ایـرج اعتصـام، تهـران: شـرکت پـردازش و برنامه ریزی 

شهری.

یاحقـی، محمد جعفر )1369( فرهنگ، تهران موسسـه 
مطالعـات و تحقیقات فرهنگی، تهران: سـروش.

--------  )1375( اسـطوره، امـروز، ترجمـه شـیرین 
دخـت دقیقیـان، تهـران: نشـر مرکز.

اسـت،  زبـان  یـک  نقاشـی  آیـا   )1379(   --------
ترجمـه بهنام جعفـری جلالـی، زیباشـناخت ش 2و3، 

فرهنـگ. وزارت  تهـران: 
--------  )1383( رولان بـارت نوشـته رولان بـارت، 

ترجمـه پیـام یزدانجو، تهـران: نشـر مرکز.
--------  )1384( امپراتـوری نشـانه ها، ترجمـه ناصر 

فکوهـی، تهران: نشـر نی.
• Brümmer, Vincent, The Model of  Love: A study 
in philosophical Theology, Cambridge University 
Press,Cambridge, 1993

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            22 / 22

https://ijurm.imo.org.ir/article-1-431-fa.html
http://www.tcpdf.org

