
 فصلنامه علمی پژوهشی مدیریت شهری و روستایی
شماره 74 . بهار 1403

Urban managment
No.74 Spring 2024

تاریخ دریافت مقاله:   1402/12/19     تاریخ پذیرش نهایی :    1403/02/25

تبیین فرایند معنایابی مکان شهری در ارتباط با ذهنیت عامه1

سویل مهدیلو: دانشجوی دکتری معماری، گروه معماری، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد تهران غرب، تهران، ایران.
فریبرز دولت آبادی*:  استادیار دانشکده هنر و معماری، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد تهران غرب، تهران، ایران.

معصومه یعقوبی سنقرچی: استادیار دانشکده هنر و معماری، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد اردبیل، اردبیل، ایران.

 چکیده 

این تحقیق با هدف تبیین فرایند پیچیده معنایابی مکان های شهری و 
نقش محوری ذهنیت عامه در آن انجام شده است و به دنبال پاسخ به 
این پرسش است که چگونه ذهنیت عامه و عوامل اجتماعی، فرهنگی 
تأثیر  فضاهای شهری  از  افراد  تجربه  و  نحوه درک  بر  روان شناختی  و 
می گذارد و چه عواملی در شکل گیری معنای مکان ها نقش ایفا می کنند

بررسی  به  این تحقیق  پدیدارشناختی،  و  از روش کیفی  بهره گیری  با 
عمیق ریشه های تجربه زیسته افراد از فضاهای شهری پرداخته است. 
یافته های پژوهش نشان می دهد که معنایابی مکان یک فرایند پویا و 
چندلایه است که در آن، ذهنیت عامه، تجربه فردی، عوامل محیطی و 

نمادهای فرهنگی به طور متقابل بر یکدیگر تأثیر می گذارند.
نتایج نشان داد که مکان ها نه تنها فضاهای فیزیکی، بلکه حامل معانی 
و ارزش های فرهنگی هستند که از طریق ذهنیت عامه شکل می گیرند 
این تحقیق،  ارائه شده در  تأثیرگذارند. مدل مفهومی  افراد  بر رفتار  و 
نشان می دهد که معنایابی مکان یک فرایند پویا و در حال تغییر است 
این  دارد.  قرار  و محیطی  فرهنگی  اجتماعی،  تغییرات  تأثیر  که تحت 
یافته ها می تواند در طراحی شهری پایدارتر و انسان محورتر، ایجاد حس 
تعلق به مکان و بهبود کیفیت زندگی شهروندان مورداستفاده قرار گیرد. 
این تحقیق با تلفیق رویکردهای مختلف همچون روان شناسی محیطی، 
از  تا درکی جامع  و جامعه شناسی، تلاش می کند  فرهنگی  جغرافیای 
برای  پایه ای  عنوان  به  و  دهد  ارائه  مکان های شهری  معنایابی  فرایند 
و  فرهنگی  روان شناسی محیطی، جغرافیای  زمینه  در  آینده  مطالعات 

طراحی شهری مورداستفاده قرار گیرد.

واژگان کلیدی:  معنایابی مکان، ذهنیت عامه، پدیدارشناسی، نماد، 
نشانه، روان شناسی شناختی، روان شناسی محیطی، جغرافیای فرهنگی.

Explaining the Process of Urban Place Meaning-Making in 
Relation to the Public Mindset
Abstract

This research aimed to elucidate the complex process of mean-
ing-making in urban spaces, with a particular focus on the pivotal 
role of public perception. It seeks to answer the question of how pub-
lic perception, alongside social, cultural, and psychological factors, 
influences individuals’ understanding and experience of urban envi-
ronments. Moreover, the study delves into the factors that contribute 
to the formation of place meanings.
Employing a qualitative, phenomenological approach, this research 
conducted an in-depth examination of people’s lived experiences of 
urban spaces. The findings reveal that place meaning is a dynam-
ic and multi-layered process, in which public perception, personal 
experiences, environmental factors, and cultural symbols mutually 
influence one another.
Results demonstrate that places are not merely physical spaces, 
but also carriers of cultural meanings and values shaped by public 
perception, which subsequently influence people’s behavior. The 
conceptual model presented in this research underscores that place 
meaning is a fluid and evolving process, subject to social, cultural, 
and environmental changes. These findings can be applied to create 
more sustainable and human-centered urban designs, foster a sense of 
place, and enhance the quality of life for city dwellers.
By integrating various approaches, including environmental psy-
chology, cultural geography, and sociology, this research endeavors 
to provide a comprehensive understanding of the process of mean-
ing-making in urban spaces. It serves as a foundation for future 
studies in environmental psychology, cultural geography, and urban 
design.

Keywords: Place meaning-making, public mindset, 
phenomenology, symbol, sign, cognitive psychology, 
environmental psychology, cultural geography.

1. این مقاله مستخرج از رساله دکتری سویل مهدیلو با عنوان »واکاوی نقش مفهوم ذهنیت عامه در فرآیند شکل گیری مسکن پس از انقلاب اسلامی شهر اردبیل« به راهنمایی 
آقای دکتر فریبرز دولت آبادی و مشاوره خانم دکتر معصومه یعقوبی سنقرچی در گروه معماری دانشگاه آزاد اسلامی واحد تهران غرب است.

113-124

F.dolatabadi@wtiau.ac.ir  نويسنده مسؤول * 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                             1 / 12

http://ijurm.imo.org.ir/article-1-3480-fa.html


Urban managment
No.74 Spring 2024

114

 فصلنامه علمی پژوهشی
 مدیریت شهری و روستایی

 شماره 74 . بهار 1403

﻿
1- مقدمه

شهر، به مثابه موجودی زنده و پویا، در گذر زمان و تحت 
تأثیر نیروهای متعدد فرهنگی، اجتماعی و سیاسی، شکل 
می گیرد و تحول می یابد. یکی از مؤلفه های بنیادین در این 
تحول، ذهنیت عامه است که به مجموعه ای پویا از باورها، 
اعضای  میان  در  مشترک  احساسات  و  نگرش ها  ارزش ها، 
یک  عنوان  به  عامه،  ذهنیت  می شود.  اطلاق  جامعه  یک 
نیروی شکل دهنده، بر رفتارها و تصمیم گیری های جمعی 
پویا،  ذهن  این   .)Yang, 2019b( می گذارد  شگرف  تأثیر 
تحت تأثیر عوامل متعددی از جمله مقایسه های اجتماعی، 
فرایندهای شناختی و عوامل تنظیم کننده فردی و اجتماعی 
شکل می گیرد )Yang, 2019a(. یکی از عرصه های مهمی 
که ذهنیت عامه در آن نقش محوری ایفا می کند، معنایابی 

مکان های شهری است.
اهمیت فزاینده فضاهای شهری در زندگی روزمره انسان و 
نقش کلیدی ذهنیت عامه در شکل دهی تجربیات افراد از 
این فضاها، ما را بر آن می دارد تا به بررسی رابطه پیچیده 
شهری  مکان های  معنایابی  فرایند  و  عامه  ذهنیت  میان 
بپردازیم؛ به عبارت دیگر، این پژوهش در پی پاسخ به این 
پرسش بنیادین است که چگونه ذهنیت عامه بر نحوه درک، 

تجربه و تعامل افراد با محیط های شهری تأثیر می گذارد؟
اهداف این پژوهش عبارتند از:

	1 به . نسبت  عامه  ذهنیت  شکل‌گیری  چگونگی  تبیین 
فضاهای شهری: بررسی عوامل مؤثر بر شکل‌گیری و 

تحول ذهنیت عامه در ارتباط با فضاهای شهری.
	2 شناسایی مؤلفه‌های مؤثر بر معنایابی مکان شهری از .

دیدگاه ذهنیت عامه: شناسایی عواملی که در فرایند 
معنایابی مکان‌های شهری از سوی ذهنیت عامه نقش 

ایفا می‌کنند.
	3 تحلیل رابطه میان ذهنیت عامه و رفتارهای فضایی .

در  افراد  رفتارهای  بر  تأثیر  چگونگی  بررسی  افراد: 
فضاهای شهری.

	4 ارائه مدل مفهومی: ارائه یک مدل جامع برای تبیین .
با  ارتباط  در  شهری  مکان  معنایابی  پیچیده  فرایند 

ذهنیت عامه.
زمینه  در  نظری  دانش  گسترش  بر  علاوه  تحقیق،  این 
رابطه میان ذهنیت عامه و فضا، می تواند به بهبود طراحی 
فضاهای شهری، حل مسائل شهری و ارتقای کیفیت زندگی 
شهروندان کمک شایانی کند. با شناخت عمیق تر از ذهنیت 
عامه و تأثیر آن بر معنای مکان ها، می توان فضاهای شهری 
را به گونه ای طراحی کرد که نیازها و انتظارات شهروندان را 

بهتر برآورده سازد.
ذهنیت  میان  رابطه  بر  تمرکز  با  تحقیق  این  درمجموع، 
عامه و معنایابی مکان های شهری، تلاش دارد تا به درکی 
فضاهای شهری  تحول  و  از چگونگی شکل گیری  عمیق تر 

دست یابد.

2- پیشینه تحقیق
و  انسان  تعامل  پهنه گسترده  بر  عمدتاًً  پیشین،  تحقیقات 
دسته  این  است.  بوده  متمرکز  طبیعی  و  مصنوعی  محیط 
معماری،  فلسفه  حوزه‌های  در  اغلب  که  مطالعات  از 
زیبایی شناسی، علوم اعصاب و روان‌شناسی محیطی ریشه 
 Pallasmaa et al., 2013; Pérez-Gómez, 2016;( دارند 
با  تعامل  و  تجربه  در  نقش ذهن  بر  عمدتاًً   .)Starr, 2013
با پذیرش پارادایم  محیط تأکید ورزیده اند. این رویکردها، 
ذهن - بدن، معماری را به مثابه ابزاری برای شکل دهی به 
ذهن و رفتار انسان تلقی می کنند. با این حال، این دسته 
از مطالعات، در چارچوب دکارتی ذهن و بدن باقی مانده و 
به طور کامل از امکانِِ تجسم ذهن در ماده و تأثیر متقابل 
آن ها غافل مانده اند. در این رویکرد، ذهن همچنان به عنوان 
یک موجود مجرد و مستقل از بدن تلقی شده و معماری 
نیز به عنوان یک عامل بیرونی در نظر گرفته می شود که بر 

ذهن تأثیر می گذارد.
از سوی دیگر، تحقیقات در باب نسبت میان ذهنیت عامه 
در عصر  که  است  موضوعی  مکان های شهری،  معنایابی  و 
گوناگون  حوزه های  پژوهشگران  از  بسیاری  نظر  حاضر، 
و  جامعه شناسی  محیطی،  روان شناسی  جغرافیا،  همچون 
معماری را به سوی خود جلب نموده است. این پژوهش ها 
مادی  فضایی  صرفاًً  شهری  مکان های  که  می دهند  نشان 
توسط  که  هستند  رموزی  و  معانی  از  مملو  بلکه  نیستند، 
ذهن عامه ساخته و تعبیر می شوند. این معانی و رموز تحت 
تأثیر عوامل فرهنگی، اجتماعی، تاریخی و روانی افراد شکل 

می گیرند و بر شیوه تعامل آنان با محیط شهری مؤثرند.
بر دو محور اساسی  مطالعات پیشین در این حوزه، عمدتاًً 
متمرکز بوده اند: روان شناسی محیطی و جغرافیای فرهنگی. 
بر  مادی  محیط  تأثیر  بررسی  به  محیطی  روان شناسی 
ادراک، احساسات و رفتارهای افراد پرداخته است، در حالی 
شکل گیری  در  فرهنگ  نقش  به  فرهنگی  جغرافیای  که 
این  از  این حال، بسیاری  با  معانی مکان ها پرداخته است. 
مطالعات به صورت جداگانه به بررسی تأثیر عوامل مختلف 
بر معنایابی مکان پرداخته اند و کمتر به بررسی تعامل این 

عوامل با یکدیگر پرداخته اند.
درمجموع، تحقیقات موجود در این حوزه، نشان از اهمیت 
تعامل پیچیده میان انسان و محیط دارد. با این حال، برای 
که  است  جامع  رویکردی  به  نیاز  تعامل،  این  کامل  درک 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                             2 / 12

http://ijurm.imo.org.ir/article-1-3480-fa.html


115

Urban managment
No.74 Spring 2024

 فصلنامه علمی پژوهشی
 مدیریت شهری و روستایی

 شماره 74 . بهار 1403

بتواند هم زمان به بررسی ابعاد فردی و اجتماعی معنایابی 
مکان بپردازد. همچنین، این رویکرد باید از محدودیت های 
امکان تجسم ذهن در  به  و  فراتر رفته  پارادایم ذهن-بدن 

ماده و تأثیر متقابل آن ها توجه کند.
همچون  مختلف  رویکردهای  تلفیق  با  تحقیق  این 
روان شناسی محیطی، جغرافیای فرهنگی و جامعه شناسی، 
تلاش می کند تا درکی جامع از فرایند معنایابی مکان های 
شهری ارائه دهد. همچنین، این تحقیق با تمرکز بر نقش 
پیچیده ای  مکانیزم های  شناسایی  دنبال  به  عامه،  ذهنیت 

است که در این فرایند نقش دارند.

3- روش تحقیق
تفسیرگرا  پدیدارشناختی  و  کیفی  رویکرد  با  تحقیق  این 
مکان های  معنایابی  و  عامه  ذهنیت  بین  رابطه  بررسی  به 
متون  محتوای  تحلیل  بر  تمرکز  با  است.  پرداخته  شهری 
تفسیر  و  دنبال کشف  به  تحقیق  فلسفی،  و  علمی  مرتبط 
از طریق تحلیل  این رابطه است و  عمیق معانی نهفته در 
دقیق متون، به دنبال استخراج مضامین و الگوهای کلیدی 
است که نشان دهنده چگونگی شکل گیری و تحول معنای 
مکان در ارتباط با ذهنیت عامه باشد. این تحقیق با هدف 
درک عمیق تر از ماهیت پیچیده رابطه بین انسان و محیط 
ساخته شده بر منطق استدلال بنا شده و در تلاش است تا 
به پرسش های بنیادین در مورد چگونگی شکل گیری هویت‌ 

جمعی و تجربه فضایی پاسخ دهد.

4- مبانی نظری
فلسفه مکان، از دیرباز، موضوعی محوری در اندیشه بشری 
بوده است. از ارسطو تا هایدگر، فیلسوفان به بررسی ماهیت 
مکان و رابطه آن با انسان پرداخته اند. مکان، فراتر از یک 
و  انسان  هستی  تجلی  برای  است  عرصه ای  صرف،  فضای 
شکل گیری هویت او. در این میان، تجربه مکان، پدیده ای 
چندلایه و پیچیده است که در آن، ذهن، بدن و محیط در 
تعاملی پیچیده قرار می گیرند. این تجربه، نه تنها به موقعیت 
فضاهای  شامل  بلکه  دارد،  اشاره  در جهان  انسان  فیزیکی 

ذهنی، نمادین و اجتماعی نیز می شود.
ماهیت  به  وابسته  به شدت  پیچیده،  اندیشه های  ارتقاء 
محیط های  با  تعامل  در  که  است  انسان  آگاهی  فضایی 
تأثیرپذیری  از  فراتر  وابستگی  این  مصنوع شکوفا می شود. 
می شود؛  محسوب  تفکر  وجودی  شرط  بلکه  است؛  ساده 
است،  افکار  انتقال دهنده  نه تنها  معماری  دیگر،  عبارت  به 
در  دیدگاه  این  هست.  نیز  آن ها  تولید  برای  ابزاری  بلکه 
سطح نظری، به فهمی نوین از ماهیت معماری و درنتیجه، 
این همچنین  معماری می انجامد.  باب  در  گفتمانی جدید 
به معنای بازتعریف رابطه انسان و معماری است؛ به گونه ای 

خود،  از  بخشی  عنوان  به  معماری  پذیرش  با  انسان،  که 
با  تبدیل می شود که درهم آمیزی  به موجودی سایبورگ1 
فضای معماری زیست می کند )مرجوعی، شاهدی، پيراوی 

ونک و قاسمی سيچانی، 1397(.
در  معماری  نقش  رویکرد،  این  عملی  کاربردهای  از  یکی 
تاکنون  که  پدیده ای  است؛  پدیدارشناختی  تعلیق  ایجاد 
در پدیدارشناسی راه حل عملی برای آن یافت نشده است. 
و  هستی شناختی  مبانی  می تواند  رویکرد  این  همچنین، 
و  انعطاف پذیر  پایدار،  معماری های  برای  شناخت شناسی 

تعاملی فراهم آورد.
ادعا که معماری همانند یک ذهن بسیط  این  اثبات  برای 
عمل می کند، می توان به روابط میان معماری، تکنولوژی و 
قاسمی  و  ونک  پيراوی  )مرجوعی، شاهدی،  پرداخت  زبان 
ماهیت  پژوهش،  این  در  این،  بر  علاوه   .)1397 سيچانی، 
استعاری شناخت مشترک، بازنمایی آن و نقش معماری در 

تولید استعاره های نمادین مدنظر است.

4-1- تجربه مکان
تجربه مکان، فراتر از یک ادراک ساده از فضا، یک فرایند 
در  محیط  و  بدن  ذهن،  آن،  در  که  پویاست  و  چندلایه 
تعاملی دیالکتیکی قرار می گیرند. هر فرد، با تکیه بر هویت 
که  می سازد  مکان  از  معنایی شخصی  خود،  منحصربه فرد 
ادراکات  احساسات،  جمله  از  متعددی  عوامل  تأثیر  تحت 
حسی و خاطرات شکل می گیرد. هایدگر2 و مرلوپونتی3، با 
تأکید بر اهمیت بدن و تجربه زیسته، معماری را نه تنها یک 
ساختار فیزیکی، بلکه یک نماد می دانند که به انسان کمک 
Heideg�( ممیکند تا هستی خود را در جهان معنا بخشد

و   )2016( پرزگمز4   .)ger, 2010; Merleau-Ponty, 1962
پالاسما5 )2011( نیز با مطالعه معماری به عنوان یک زبان 
می کنند.  تأکید  بناها  اجتماعی  و  فرهنگی  بار  بر  نمادین، 
این دیدگاه با نظریه ذهن بسط یافته6 همسو است که نشان 
می دهد ذهن انسان فراتر از مغز بوده و در تعامل با محیط 
بسط می یابد )Clark & Chalmers, 1998(؛ بنابراین، تجربه 
آن،  در  که  است  فرهنگی  و  اجتماعی  پدیده  یک  مکان، 
ذهنیت فردی با ساختارهای اجتماعی و نمادهای فرهنگی 

درهم تنیده می شود.
این زبان نمادین، از طریق اتمسفر فضا، به گونه ای عمیق تر 
به مخاطب منتقل می شود. اتمسفر فضا، به عنوان یک لایه 
به  و  می شود  تجربه  افراد  حواس  طریق  از  پویا،  و  نامرئی 

1. Cyberg
2. Heidegger, Martin.
3. Merleau-Ponty, Maurice
4. Pérez-Gómez, Alberto
5. Pallasmaa, Juhani
6. Extended Mind

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                             3 / 12

http://ijurm.imo.org.ir/article-1-3480-fa.html


Urban managment
No.74 Spring 2024

116

 فصلنامه علمی پژوهشی
 مدیریت شهری و روستایی

 شماره 74 . بهار 1403

آنان امکان می دهد تا با مکان ارتباطی عمیق و احساسی 
برقرار کنند. پالاسما بر این باور است که اتمسفر فضا، فراتر 
خاطرات  احساسات،  شامل  محیط،  فیزیکی  ویژگی های  از 
به  )Pallasmaa, 2016(؛  می شود  نیز  فرهنگی  مفاهیم  و 
که  است  معنایی  ساختار  یک  فضا،  اتمسفر  دیگر،  عبارت 
به افراد کمک می کند تا جهان را معنا کنند. این ساختار 
معنایی، از طریق عناصری مانند نور، صدا، بو، دما، بافت و 

رنگ شکل می گیرد.
درمجموع، اتمسفر فضا، یک عنصر پویا و چندلایه است که 
از طریق تعامل حواس با محیط شکل می گیرد. این اتمسفر، 
نه تنها به افراد کمک می کند تا با مکان ارتباط برقرار کنند، 
بلکه بر سلامت روان، بهره وری و کیفیت زندگی آن ها نیز 
تأثیر می گذارد؛ بنابراین، معماران با در نظر گرفتن اتمسفر 
فضا، می توانند فضاهایی را طراحی کنند که نه تنها کارآمد و 
زیبا باشند، بلکه به ارتقای کیفیت زندگی انسان نیز کمک 

کنند.
از آنجا که بدن به عنوان واسطه اصلی این تعامل، تجربیات 
می کند،  منتقل  فرد  به  محیط  از  را  احساسی  و  حسی 
عمیق  به طور  را  پیرامون  جهان  با  ارتباط  امکان  می تواند 
و  اشیاء  لمس  فضا،  در  بدن  حرکت  کند.  برقرار  بدیهی  و 
تعامل با عناصر مختلف محیط، همگی بر غنای این تجربه 

می افزایند.
نیست.  فردی  تجربه  یک  صرفاًً  مکان  تجربه  حال،  این  با 
ذهن، به عنوان پردازشگر این تجربیات، معانی و ارزش هایی 
می سازد که تحت تأثیر فرهنگ و جامعه شکل می گیرند. 
معانی  از  پیچیده  شبکه  یک  عنوان  به  زندگی،  جهان 
می گذارد  تأثیر  مکان  تجربه  و  درک  نحوه  بر  ارزش ها،  و 

.)Heidegger, 2010(

گره  فضا  تجربه  با  که  زندگی  جهان  از  انسان  آگاهی 
مکان مندی  این  است.  مکانمند  شدت  به  است،  خورده 
نه تنها به موقعیت فیزیکی افراد در جهان اشاره دارد، بلکه 
می شود.  نیز  اجتماعی  و  نمادین  ذهنی،  فضاهای  شامل 
بیرونی، در شکل گیری  به عنوان حافظه های  اگزوگرام ها1، 
تجربه مکان نقش محوری ایفا می کنند. این مصنوعات، با 
با  تا  می کنند  کمک  خود،  ساختارهای  و  نمادها  نشانه ها، 
مکان ها ارتباط عمیق تری برقرار شود. استعاره ها نیز نقش 
مهمی در شکل دهی به تجربه مکان ایفا می کنند. با استفاده 
از استعاره ها، می توان مفاهیم پیچیده را به مفاهیم ساده تر 
و  انسان  بین  عمیقی  ارتباط  و  کرد  تبدیل  ملموس تر  و 

محیط برقرار کرد.
میدان  یک  عنوان  به  تجربه،  میدان  یک  بر  علاوه  مکان، 
قدرت نیز عمل می کند. روابط قدرت، ساختارهای اجتماعی 
و نابرابری ها، همگی در فضا نمود پیدا می کنند و بر نحوه 

1. Exograms

دسترسی افراد به منابع تأثیر می گذارند.
است  پیچیده  متقابل  کنش  یک  مکان  تجربه  درنهایت، 
هم زمان  به طور  جامعه  و  فرهنگ  ذهن،  بدن،  آن،  در  که 
به کارگیری آن  و  این پیچیدگی  ایفا می کنند. درک  نقش 
در فرایند طراحی و معماری، کمک می کند تا افراد ارتباط 
عمیق تری با محیط خود برقرار کرده و نقش فعال تری در 

شکل دهی به فضاهای زندگی خود ایفا کنند.

4-2- ذهنیت عامه، فرهنگ و زبانِِ نمادین
پنهان  محرک  نیروی  یک  عنوان  به  عامه،  ذهنیت  مفهوم 
پژوهشگران  موردتوجه  دیرباز  از  تصمیم گیری ها،  پس  در 
یک  در  مشترک  باورهای  بر  تأکید  با  لوگوف2  است.  بوده 
محرک  نیروی  این  از  اولیه ای  توصیف  به  اجتماعی،  گروه 
پژوهش های  اما  )Le Goff, 1974(؛  است  یافته  دست 
بعدی، از جمله کارهای برک3، نشان داده اند که این مفهوم 
 .)Burke, 2005( است  جامع تر  و  دقیق تر  تعریفی  نیازمند 
جامعه شناسان و انسان شناسان معاصر، ترجیح می دهند از 
مفاهیمی مانند "طرز تفکر"، "سیستم اعتقادی" یا "تصویر 
ذهنی شناختی" برای توصیف این نیروی محرک استفاده 
و  ایدئولوژیک  تحولات  بر  تمرکز  با  ذهنیت  تاریخ  کنند. 
ریشه های  کشف  دنبال  به  زمان،  طول  در  افراد  نگرشی 

عمیق این نیروی محرک است.
ماهیت پویا و متغیر ذهنیت عامه )شکل 1(، آن را به عنوان 
یک چشم انداز ذهنی جمعی معرفی می کند. این چشم انداز، 
نوظهور  پدیده  تفکرات فردی، یک  از  برخلاف مجموعه ای 
با  یانگ4،  دارد.  را  خود  خاص  منطق  و  قوانین  که  است 
عنوان  به  را  عامه  ذهنیت  دورکیم5،  دیدگاه  از  بهره گیری 
رفتارهای  بر  که  می کند  توصیف  جمعی  ناخودآگاه  یک 
 Durkheim, 2008;( است  تأثیرگذار  اجتماعی  و  فردی 
ذهن های  جمع  حاصل  نه  ذهنیت،  این   .)Yang, 2019b
فردی، بلکه یک سیستم ارزشی- اعتقادی - کنشی است 
که فرهنگ یک جامعه را شکل می دهد و اغلب در سطح 

ناخودآگاه عمل می کند.
ارزش ها،  باورها،  از  مجموعه ای  عنوان  به  عامه،  ذهنیت 
طریق  از  جامعه،  یک  در  مشترک  انتظارات  و  نگرش ها 
واقعیت  شامل  که  می گیرد  شکل  پیچیده ای  فرایندهای 
است.  اجتماعی  بازنمایی  و  اذهانی  بین  وفاق  مشترک، 
فردی،  فرایندهای شناختی  بر  تمرکز  با  مشترک،  واقعیت 
با  مواجهه  در  مشترک  باورهای  شکل گیری  چگونگی  به 
بر  تأکید  با  اذهانی،  بین  وفاق  می پردازد.  مبهم  اطلاعات 

2. Le Goff, Jacques
3. Burke, Peter
4. Yang, Yiyin
5. Durkheim, Emile

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                             4 / 12

http://ijurm.imo.org.ir/article-1-3480-fa.html


117

Urban managment
No.74 Spring 2024

 فصلنامه علمی پژوهشی
 مدیریت شهری و روستایی

 شماره 74 . بهار 1403

تعاملات اجتماعی و فرهنگی، به نقش گفتگو و تبادل نظر در شکل گیری این باورها می پردازد. بازنمایی اجتماعی نیز با 
تمرکز بر نقش نمادها و زبان، به چگونگی بازتولید و تقویت باورهای مشترک از طریق گفتمان های اجتماعی می پردازد. 
این سه رویکرد، در کنار یکدیگر، تصویری جامع از چگونگی شکل گیری و تغییر ذهنیت عامه ارائه می دهند. با درک این 
فرایندها، می توان به طور دقیق تری به بررسی ارتباط بین ذهنیت عامه و معنایابی مکان پرداخت. جدول تطبیقی ارائه 
شده در )جدول 1(، با مقایسه این سه رویکرد، ابزاری به عنوان یک نقشه راه جامع برای مطالعه ذهنیت عامه و تأثیر آن 

بر تجارب فضایی انسان ارائه می دهد.
از  ارزیابی های گروه های اجتماعی  و  برای توصیف شناخت ها، احساسات  در مطالعات تجربی، ذهنیت عامه و اجتماعی 
پدیده ها به کار می رود. با ارائه یک مدل جامع تر از ذهنیت عامه، می توان به بررسی رابطه آن با وضعیت ذهنی اجتماعی 
پرداخت. ذهنیت عامه، محصول شرایط تاریخی و اجتماعی خاص است و به عنوان یک نیروی محرک پویا، تحت تأثیر 
از  تغییرات اجتماعی، اقتصادی و فرهنگی قرار می گیرد. محتوای ذهنیت عامه، برخلاف وضعیت ذهنی عمومی، عمدتاًً 

فعالیت های ذهنی ناشی می شود که به طور مستقیم به وضعیت کنونی جامعه مرتبط هستند.
با تأکید بر ماهیت جمعی و کلان ذهنیت عامه، می توان آن را به عنوان یک روحیه اجتماعی توصیف کرد که بر کل جامعه 
یا گروه های اجتماعی تأثیرگذار است )Wu & Yang, 2019(. این روحیه، از طریق مکانیزم هایی مانند شناسایی اجتماعی 

و سرایت عاطفی، بر رفتارهای افراد در قبال دیگران، معنای مکان، تجربه فضایی و تعامل با محیط تأثیر می گذارد.

)Wu & Yang, 2019, p. 28( ش کل 1: پویایی درونی ذهنیت

واقعیت مشترک، ذهنیت اجتماعی

ارزش های اجتماعی، خُُلق بنیادیارزش های شخصی، رفع نیازها

درگیری اجتماعی و ارتباطات اجتماعیخود  - تنظیمی، فرافکنی علّّی

نفوذ وابسته به اجتماع، سرایت خُُلق و خو

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                             5 / 12

http://ijurm.imo.org.ir/article-1-3480-fa.html


Urban managment
No.74 Spring 2024

118

 فصلنامه علمی پژوهشی
 مدیریت شهری و روستایی

 شماره 74 . بهار 1403

ج دول 1: مقایسه تطبیقی تئوری های مربوط به سازوکار ذهنیت عامه

تئوری بازنمایی اجتماعیتئوری وفاق بین اذهانیتئوری واقعیت مشترکویژگی

تمرکز بر شناخت فردی در شرایط پیش فرض های فلسفی
ابهام، اهمیت سازگاری شناختی

اهمیت تعاملات بین فردی، ساخت 
مشترک واقعیت

نقش نمادها و زبان در شکل گیری 
باورهای مشترک، ساخت 

اجتماعی واقعیت

روش های تجربی کمی )روان شناسی رویکرد تحقیق
کلاسیک(

ترکیبی از روش های کمی و کیفی 
)روان شناسی بین فرهنگی(

روش های کیفی )مصاحبه، تحلیل 
محتوا( و برخی روش های کمی

مفاهیم کلیدی
واقعیت مشترک، انگیزه های 

شناختی، سازگاری شناختی، محیط 
مبهم

وفاق بین اذهانی، درک افراد از 
دیدگاه های دیگران، تعاملات 

اجتماعی

بازنمایی اجتماعی، نماد، هسته 
مرکزی، محیط، دانش مشترک

فردی و اجتماعیاجتماعیفردی و اجتماعیسطح تحلیل

کاربرد
مطالعه شکل گیری باورها در شرایط 
ابهام، بررسی تأثیر محیط بر شناخت 

فردی

مطالعه تأثیر تعاملات فرهنگی 
بر باورها، بررسی ساختارهای 

اجتماعی

مطالعه شکل گیری هویت جمعی، 
تحلیل محتوا، مطالعات ارتباطات

سازگاری شناختی، جستجوی مکانیزم ساخت
اطلاعات دقیق

قضاوت نگرش، بازتاب رفتاری، 
تعاملات اجتماعی

نمادسازی، انتقال دانش، ساخت 
اجتماعی واقعیت

نیروی  یک  عنوان  به  عامه،  ذهنیت  مفهوم  درمجموع، 
تسهیل  را  اجتماعی  پدیده های  عمیق تر  درک  محرک، 
و  ارزش ها  باورها،  نقش  بر  تأکید  با  مفهوم،  این  می کند. 
در  جمعی  رفتارهای  شکل دهی  در  مشترک  نگرش های 
عوامل  تعامل  چگونگی  شرح  از  حاکی  مکان،  با  ارتباط 
روان شناختی و اجتماعی و نحوه تأثیرگذاری بر ساختارهای 

اجتماعی و محیط  است.
نه تنها  انسان،  ذهن  که  داشت  اذعان  می توان  این رو،  از 
محصول فرایندهای بیولوژیکی، بلکه نتیجه تعامل پیچیده 
اجتماعی است. همان طور که پیش تر  با محیط فیزیکی و 
بیان شد، نظریه های مدرن، مانند نظریه ذهن بسط یافته، 
با  جدایی ناپذیر  به طور  انسان  شناخت  که  می دهند  نشان 
بدن و محیط پیرامونش در ارتباط است. محیط فیزیکی به 
عنوان بستر تجربه، به طور مستقیم بر شکل گیری ذهنیت و 

شناخت انسان تأثیر می گذارد.
و  فرهنگی  محصولات  عنوان  به  ابزارها،  و  نمادها  زبان، 
می دهند  اجازه  انسان  به  بسیط،  ذهن  عنوان  به  بناها  نیز 
تا اطلاعات را ذخیره، پردازش و منتقل کنند و به تدریج 
عنوان  به  تقلید،  کنند.  ایجاد  را  پیچیده تری  فرهنگ های 
تعامل  مستلزم  زبان،  و  فرهنگ  شکل گیری  اصلی  هسته 
به پیدایش ذهن هایی می شود که  اجتماعی است و منجر 
شناخت  با  جدایی ناپذیر  به طور  نمادها  و  ابزارها  آن،  در 

.)Sonesson, 2019( درآمیخته اند

دونالد1 چهار مرحله اصلی را شناسایی کرده است که انسان ها 
اپیزودیک2  حافظه  می سازد:  متمایز  موجودات  سایر  از  را 
)خاطرات شخصی و وقایع منفرد(، تقلید، حافظه اسطوره ای 
و حافظه تئوریک )Donald, 1993(. مرحله تقلید که شامل 
استفاده از ابزار، مهارت ها و رفتارهای نمادین است، اهمیت 
ویژه ای دارد. در این مرحله، تعامل اجتماعی و استفاده از 
نمادها نقش کلیدی ایفا می کنند و به تدریج به شکل گیری 
فرهنگ و زبان، حتی زبان معماری )مرحله تئوریک( کمک 

می کنند.
حافظه اسطوره ای، به عنوان نمودی از حافظه جمعی، نشان 
می دهد چگونه روایت ها و باورها در طول نسل ها به مکان ها 
 Sonesson,( گره خورده و هویت جمعی را شکل می دهند
2019(. این پدیده، در تلاقی با نظریه ذهن بسط یافته قرار 

می گیرد.
بسط  شناخت  برای  اساسی  شرط  سه  تعریف  با  منری3، 
تعامل  در  و  پویا  انسان،  شناخت  که  می دهد  نشان  یافته، 
مداوم با محیط و ابزارهای آن است: 1. نقش علّیّ اجزای 
و  بیرونی  عوامل  تعیین کننده  نقش   .2 شناختی،  سیستم 
نشان  شرط  سه  این  بیرونی.  مؤلفه های  حذف ناپذیری   .3
می دهند که شناخت انسان، یک پدیده پویا و در حال تحول 
در  آن  ابزارهای  و  محیط  با  به طور جدایی ناپذیر  که  است 

1.Donald, Merlin
2.Episodic
3.Menary, Richard

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                             6 / 12

http://ijurm.imo.org.ir/article-1-3480-fa.html


119

Urban managment
No.74 Spring 2024

 فصلنامه علمی پژوهشی
 مدیریت شهری و روستایی

 شماره 74 . بهار 1403

.)Menary, 2010( ارتباط است
ایده تکامل فرهنگی، به موازات تکامل زیستی و با مفهوم 
میم1ِِ داوکینز2، به عنوان واحدی از فرهنگ که خودخواهانه 
Daw�( می شود  مطرح  می کند،  تلاش  تکثیر  و  بقاء  ببرای 

kins, 1976(. اگرچه این مفهوم با انتقاداتی روبرو شده، اما 
به عنوان ابزاری برای مطالعه تغییرات فرهنگی مورداستفاده 
بر  دقیق تر،  بررسی  با  بوید4،  و  ریچرسون3  می گیرد.  قرار 
نقش عوامل دیگری مانند تصادف، تصمیم گیری های فردی 
تأکید می کنند  انتخاب طبیعی  انتقال مغرضانه در کنار  و 

.)Richerson & Boyd, 2005(

تکامل فرهنگی، فرایندی پیچیده است که در آن اطلاعات 
قرار  یکدیگر  روی  بر  رسوبی  لایه های  صورت  به  معانی  و 
معنا5"  "رسوب گذاری  را  فرایند  این  هوسرل  می گیرند. 
نامیده است. این فرآیند، امکان ایجاد ساختارهای پیچیده 
فرهنگی مانند زبان، هنر و فناوری را فراهم کرده است. با این 
حال، این فرآیند همیشه یکنواخت و خطی نیست و ممکن 
محیطی،  تغییرات  مانند  مختلفی  عوامل  تأثیر  تحت  است 
مهاجرت ها و برخورد فرهنگ ها قرار گیرد. درواقع، هر دانش 
و مهارتی، ریشه در تاریخچه ی طولانیِِ تجربه های بشر دارد. 
این تجربه ها مثل لایه های رسوبی روی هم انباشته شده و 
به دانش و مهارت های فعلی بشر شکل داده اند. هوسرل بر 
این باور بود که برخی مفاهیم، مانند مفاهیم ریاضی، دارای 
Husserl, 1964; So�( مماهیت فرازمانی و فرامکانی هستند

nesson, 2019(. اسپربر6 نیز معتقد است که مفاهیم، مانند 
ابزارهایی هستند که برای برقراری ارتباط و تفاهم استفاده 

)Sperber, 1996( .می شوند
آیا همه مفاهیم صرفاًً  اما پرسشی اساسی مطرح می شود: 
ابزارهای ارتباطی هستند یا برخی مفاهیم ماهیت مستقل 
دارند؟ هوسرل به وجود "ایده های جهانی" اعتقاد داشت که 
فراتر از تجربیات شخصی هستند. این ایده ها در طول زمان 
اشتراک  به  مختلف  افراد  توسط  و  می مانند  ثابت  مکان  و 
گذاشته می شوند )Husserl, 1964( از این رو، مفاهیم فلسفی 
پیدا  اهمیت  هوسرل  قصدیت8  و  تجربه7  بداهت  مانند 
می کنند. بداهت تجربه، به معنای تجربه مستقیم و بدیهی 
از جهان است که در آن، ذهن و جهان به طور جدایی ناپذیر 
درهم تنیده شده اند. قصدیت نیز به معنای جهت گیری اراده 
و توجه به سوی یک هدف مشخص است. با توجه به این 
قوانین  و  اعداد  مانند  مفاهیم، می توان گفت که مفاهیمی 

1.Meme
2.Dawkins, Richard
3.Richerson, P.J
4.Boyd, R
5.The sedimentation of meaning
6.Sperber, Dan
7.Intuition of experience
8.Intentionality

منطق، به عنوان ساختارهای بنیادین شناخت، دارای یک 
بداهت خاص هستند و به انسان امکان می دهند تا جهان را 

به شیوه ای خاص تجربه و درک کند.
درنتیجه، می توان گفت که حافظه فرهنگی، تکامل فرهنگی 
و نظریه ذهن بسط یافته، کمک می کنند تا درک عمیق تری 
انسان فراهم  از چگونگی شکل گیری دانش، معنا و هویت 
انسان، یک  نشان می دهند که شناخت  مفاهیم  این  شود. 
با  مداوم  تعامل  در  که  است  تحول  حال  در  و  پویا  پدیده 
محیط و ابزارهای آن شکل می گیرد. از این رو می توان گفت، 
آگاهی از چیزی نه یک امر از پیش داده بلکه امری فرازآمده 
پیچیدگی های  فهم  مفاهیم،  این  همچنین،  است.  فعال  و 
فرایندهای شناختی و فرهنگی را تسهیل کرده و به اهمیت 
تأکید  فرایندها  این  شکل گیری  در  ابزارها  و  نمادها  زبان، 

دارند.

و  ذهن  متلازم  و  متضایف  تعامل  بستر  مکان   -3-4
عین

تأثیر  هم  روی  بر  متقابل  و  هم زمان  به طور  عین  و  ذهن 
نمی تواند  ذهن  یعنی  دارند؛  نیاز  یکدیگر  به  و  می گذارند 
بدون عین وجود داشته باشد و عین نیز بدون ذهن معنایی 
نمی یابد. ایده آلیسم به این باور دارد که واقعیت نهایی یا 
اصلی، ذهن یا آگاهی است و جهان مادی چیزی جز یک 
جلوه یا بازتاب ذهن نیست؛ به عبارت دیگر، ایده‌آلیست ها 
معتقدند که جهان همان طور که ما آن را تجربه می کنیم، 
محصول ذهن و آگاهی ماست. ذهن و آگاهی در مرکز توجه 

قرار دارند و به عنوان مبنای واقعیت شناخته می شوند.  
در این دیدگاه، اگرچه جهان مادی به عنوان یک واقعیت 
مستقل از ذهن در نظر گرفته نمی شود، اما تعامل بین ذهن 
و جهان مادی )یا عین( به عنوان یک فرایند ضروری برای 
درک واقعیت شناخته می شود. از این نظر، مکان نه تنها یک 
توسط  که  است  ذهنی  ساختار  یک  بلکه  فیزیکی،  فضای 
ذهن ایجاد می شود و در آن تعامل ذهن و عین رخ می دهد. 
واقعیت، یک ساخت  ابعاد  سایر  مانند  نیز  مکان  این رو،  از 

ذهنی است.
چالش  به  با  یافته  بسط  ذهن  نظریه  امر،  این  فراسوی 
بر  تکیه  با  و  جهان  و  ذهن  میان  سنتی  مرزهای  کشیدن 
مبانی نظری چون کارکردگرایی و برون گرایی9 فعال، ذهن 
یک  بلکه  در جمجمه،  محصور  و  مجرد  موجود  یک  نه  را 
سیستم پویا و بسیط می داند که در تعامل مداوم با محیط 
خود است. به تعبیری دیگر، ذهن، نه تنها شامل مغز و بدن، 
می شود  نیز  پیرامون  محیط  و  نمادها  ابزارها،  شامل  بلکه 

.)Wilson et al., 2017(

9.Off-Loading

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                             7 / 12

http://ijurm.imo.org.ir/article-1-3480-fa.html


Urban managment
No.74 Spring 2024

120

 فصلنامه علمی پژوهشی
 مدیریت شهری و روستایی

 شماره 74 . بهار 1403

و  تجربه  بداهت  درباره  هوسرل  مفاهیم  با  دیدگاه،  این 
قصدیت، هم خوانی عمیقی دارد. هوسرل بر این باور بود که 
تجربه، همیشه در یک بافت تاریخی، فرهنگی و اجتماعی 
می گذارد  تأثیر  تجربه  معنای  بر  بافت،  این  و  می دهد  رخ 
بافت،  این  از  بخشی  عنوان  به  ابزارها   .)Husserl, 1964(
به افراد، امکان می دهند تا جهان را به شیوه های جدیدی 

تجربه کرده و فعالانه به آن معنا ببخشند.
نه تنها  ماده،  جهان  و  ذهن  بین  واسطه  عنوان  به  ابزارها 
عنوان  به  بلکه  کارها،  انجام  برای  وسایلی  عنوان  به 
عمل  انسان  شناختی  توانایی های  گسترش دهنده های 
توانایی های  گسترش  در  ابزارها  توانایی  این  می کنند. 
به  را  خود  اطراف  دنیای  افراد  تا  می دهد  اجازه  شناختی، 
شیوه ای عمیق تر و پیچیده تر درک کنند. به تعبیری دیگر، 
ابزارها به عنوان افزونه هایی مادی - شناختی بر ذهن عمل 
می کنند و به افراد امکان می دهند تا فراتر از محدودیت های 

زیستی خود بروند.
را  جهان  تا  می دهند  امکان  افراد  به  ابزارها  این،  بر  علاوه 
شکل دهند، نیازهای خود را برطرف کرده و آن را به تصور 
خود نزدیک تر کنند. در این راستا، مفهوم سودمندی ابزارها 
کارکرد  به  تنها  ابزار،  یک  سودمندی  می یابد.  اهمیت  نیز 
فیزیکی آن محدود نمی شود، بلکه به معنایی که افراد به آن 

می بخشند نیز مرتبط است.
ابزارهای  بلکه  فیزیکی،  ابزارهای  نه تنها  ابزارها  درنتیجه، 
به  جهان  تا  می دهند  امکان  آن ها  هستند.  نیز  شناختی 
شیوه های جدیدی تجربه شده و معنایی به آن بخشیده شود 
و به عبارتی دیگر، قوام یابد. با در نظر گرفتن این دیدگاه، 
می توان به اهمیت طراحی ابزارها و محیط های تعاملی که 
حداکثر  به  افراد  شناختی  پتانسیل های  تا  می دهند  اجازه 
برسد، پی برد و از طریق آن امکان افزایش افوردنس1 انسان 

به عنوان یک ارگانیسم را فراهم کرد.
فلسفه  تلفیق مفاهیم  با  یافته،  بنابراین، نظریه ذهن بسط 
ذهن، فن آوری و شناخت، دیدگاهی جامع تر از ماهیت ذهن 
ارائه می دهد. این نظریه، با تأکید بر نقش ابزارها و محیط 
در شکل گیری شناخت، کمک می کند تا بستری برای درک 
ارتباط عمیق تر با جهان اطراف فراهم شود و پتانسیل های 

انسانی به شکلی گسترده تر درک شود.

4-4- تجربه زیسته و قصدیت در معنایابی مکان
تعامل فعال انسان با محیط و مکان، با توجه به نیازها، اهداف 
و ارزش های فردی، شکل می گیرد و تحت لوای آگاهی به 
معنایابی مکان کمک می کند. هوسرل، قصدیت را به عنوان 
هسته اصلی تجربه آگاهی می بیند و آن را به انواع مختلفی 

1.Affordance

 Husserl,( تقسیم می کند: قصدیت حسی، ذهنی و تمثیلی
اشیاء  حسی  و  مستقیم  ادراک  به  حسی  قصدیت   .)1964
قصدیت  است.  نوع قصدیت  پایه ای ترین  و  مربوط می شود 
ذهنی به اعمالی مانند تصور، خیال‌پردازی و تفکر مربوط 
می شود و قصدیت تمثیلی به استفاده از نمادها و استعاره ها 
نوع  سه  این  می شود.  مربوط  پیچیده  مفاهیم  درک  برای 
قصدیت به طور هم زمان در بسیاری از تجربیات افراد ظاهر 
می شوند و به آن ها امکان می دهند تا به جهان پیرامون خود 

معنا ببخشند.
حیث التفاتی2 نیز به عنوان مکمل قصدیت، به رابطه میان 
به  همیشه  آگاهی  دارد.  اشاره  موردتوجه  شیء  و  آگاهی 
پویا  و  فعال  رابطه  رابطه، یک  این  و  چیزی معطوف است 

است.
درمجموع، فلسفه پدیدارشناسی با تمرکز بر تجربه زیسته و 
نقش ذهن در شکل دهی به این تجربه، چارچوبی غنی برای 
تحلیل رابطه پیچیده انسان با فضا ارائه می دهد. این فلسفه 
التفاتی، کمک  با مفاهیمی مانند بداهت، قصدیت و حیث 
می کند تا درک عمیق تری از چگونگی تجربه کردن و درک 

جهان اطراف خود فراهم شود.

5- یافته ها
ارتباط غیرکلامی ذهنیت عامه با مکان و بازنمایی معنای 
آن، ترکیبی پیچیده از بداهت اولیه تجربه حسی و قصدیت 
در شناخت و رفتار است. این تعامل پویا، با تأکید بر نقش 
Clark & Chalm�( ببدن و محیط در شکل گیری شناخت

فرایندهای  در  اجتماعی  تعامل  اهمیت  و   )ers, 1998
شناختی )Hutchins, 1995( و نقش ابزارها و فناوری ها در 
شکل گیری شناخت مشترک )Salomon, 1997(، به درک 
عمیق تری از چگونگی تعامل ذهن با بدن، محیط و دیگران 

می انجامد.
جهان  و  زیسته  تجربه  بر  تأکید  با  پدیدارشناسی،  دیدگاه 
زندگی، این ارتباط حسی - حرکتی را به عنوان یک ساختار 
معنایی توصیف می کند که در تعامل مداوم با ذهن انسان 
رفتار فضایی  قالب  و در   )Husserl, 1970( شکل می گیرد
شهود  در  اولیه  بداهت  می شود.  بازنمایی  روانی  حالات  و 
حسی، افراد را به سوی درک مستقیم و غیرکلامی از مکان 
سوق می دهد و قصدیت، به عنوان یک نیروی شکل دهنده، 
بر تجربه زیسته آن ها تأثیر می گذارد. این تعامل پویا، امکان 
برقراری ارتباط با مکان را فراهم آورده و معنابخشی به آن 
بازنمایی واقعیت  به واسطه  را ممکن می سازد و درنهایت، 

مشترک شناختی به هویت افراد شکل می دهد.
عنوان  به  اشاره،  با  توأم  رفتارهای  و  تقلید  میان  این  در 

2.Intentionality

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                             8 / 12

http://ijurm.imo.org.ir/article-1-3480-fa.html


121

Urban managment
No.74 Spring 2024

 فصلنامه علمی پژوهشی
 مدیریت شهری و روستایی

 شماره 74 . بهار 1403

مکانیزم هایی برای انتقال دانش و مهارت، نقش مهمی ایفا 
می کنند. این فرایندها، لزوماًً مربوط به جامعه ای از کاربران 
به  مشترک  حافظه  یک  شکل گیری  به  و  هستند  حافظه 
عنوان ذهنیت عامه و احساس تعلق به آن کمک می کنند. 
برای  واسط هایی  عنوان  به  می توانند  نیز  تصاویر  و  نمادها 

انتقال دانش و ایجاد حافظه مشترک عمل کنند.
تقلید  و  حسی  تجربه  به  صرفاًً  ارتباط  این  حال،  این  با 
محدود نمی شود. سیستم های نمادین مانند زبان نوشتاری، 
برای  ابزارهایی  عنوان  به  اشاره،  زبان  و  ریاضیات  هندسه، 
انتقال اطلاعات و ایجاد حافظه مشترک عمل می کنند. این 
امر با مفهوم "حافظه اسطوره ای" دونالد مرتبط است که به 

نقش روایت ها در شکل گیری فرهنگ ها اشاره دارد.
مستقل  فیزیکی  "تحقق  وجود  به  تئوریک"،  "حافظه 
نوشته ها،  شامل  که  دارد  اشاره  اگزوگرام  یعنی  بدن"  از 
از  فراتر  تا  امکان می دهد  افراد  به  و  است  اشیاء  و  تصاویر 
محدودیت های حافظه فردی رفته و به دانش جمعی دست 

یابند.
درنتیجه، ارتباط غیرکلامی ذهنیت عامه با مکان، ترکیبی 
پیچیده از تجربه حسی، قصدیت، تقلید، تعامل اجتماعی، 
سیستم های نمادین و حافظه است. این ارتباط، به صورت 
عوامل  تأثیر  تحت  و  می گیرد  زمان شکل  در طول  و  پویا 
فرهنگی، اجتماعی و تاریخی قرار دارد. درک این پیچیدگی، 
امکان می دهد تا نقش مهم محیط در شکل گیری شناخت و 

فرهنگ بهتر درک شود.
مفاهیم،  قالب  در  انتزاعی،  ساختار  یک  عنوان  به  دانش، 
تصاویر  و  نوشتارها  در  و  می شود  بیان  قوانین  و  نظریه ها 
خطی  روایت های  برخلاف  دانش،  این  می گردد.  ماندگار 
از  و  استوار است  استدلال علمی  و  بر منطق  اساطیری،  و 
تولید  هنرمندان  و  فیلسوفان  دانشمندان،  تعامل  طریق 
ویژگی های  از  یکی  می شود.  منتقل  آینده  نسل های  به  و 
بارز دانش تئوریک، قابلیت انتقال غیرمستقیم آن است. به 
عنوان مثال، یک کتاب علمی می تواند به عنوان یک وسیله 
برای انتقال دانش به نسل های آینده عمل کند، حتی اگر 

نویسنده آن درگذشته باشد.
این فرایند انتقال دانش، با مفهوم "رسوب گذاری" مرتبط 
در  اطلاعات  شدن  ذخیره  معنای  به  رسوب گذاری  است. 
ذهن به صورت الگوهای رفتاری یا عصبی است. این الگوها 
اجتماعی  تعاملات  در  یا  اشیاء  در  فرد،  بدن  در  می توانند 
معنای  به  رسوب گذاری  فرهنگی،  سطح  در  شوند.  ذخیره 
به  که  است  زمان  طول  در  ارزش ها  و  معانی  انباشت 

.)Sonesson, 2019( فرهنگ ها هویت و پایداری می بخشد
فرهنگ ها، به عنوان مجموعه ای از باورها، ارزش ها و نمادها، 
به دلیل این رسوب گذاری، در برابر تغییرات ناگهانی مقاومت 
برابر استعمار و تحمیل فرهنگ  می کنند. این مقاومت در 

غالب به وضوح دیده می شود. فرهنگ های بومی، با تکیه بر 
زبان، نمادها و منابع مادی، هویت خود را حفظ می کنند 
و حتی در مواجهه با فرهنگ های دیگر، آن ها را با فرهنگ 
So�( خخود آمیخته و فرهنگ های جدیدی را پدید می آورند

.)nesson, 2019

در این فرایند، مفهوم "بازنمایی دانش" به صورت مفاهیم 
ساختار  یک  عنوان  به  دانش،  می یابد.  اهمیت  انتزاعی 
می شود.  بازنمایی  هنر  و  زبان  نمادها،  قالب  در  انتزاعی، 
می کنند،  کمک  دانش  انتقال  به  نه تنها  بازنمایی ها،  این 
نیز  فرهنگ  تداوم  و  جمعی  هویت  شکل گیری  به  بلکه 
عنوان  به  اسطوره ها،  مثال،  عنوان  به  می نمایند.  کمک 
یک  ارزش های  و  جمعی  دانش  حاوی  فرهنگی،  نمادهای 
جامعه هستند و به عنوان ابزاری برای انتقال این دانش به 

نسل های آینده عمل می کنند.
طریق  از  انتزاعی،  ساختار  یک  عنوان  به  دانش  درنتیجه، 
و  بازنمایی  رسوب گذاری،  مانند  پیچیده ای  فرایندهای 
این  انتقال، در فرهنگ ها شکل می گیرد و حفظ می شود. 
در  و  می بخشند  پایداری  و  هویت  فرهنگ ها  به  فرایندها، 
عین حال، به آن ها امکان می دهد تا با تغییرات محیطی و 

اجتماعی سازگار شوند.
فضا صرفاًً یک ظرف فیزیکی نیست، بلکه بستر پیچیده ای 
است که در آن ذهنیت انسان ها شکل گرفته و به طور مداوم 
اجتماعی،  تعاملات  حاصل  فضاها،  است.  تحول  حال  در 
فرهنگی و شخصیتی بوده و به عنوان نموداری از ارزش ها، 
نظریه  فردی عمل می کنند.  و  و هویت های جمعی  باورها 
تولید فضای لوفور1 )1991( و نظریه ویگوتسکی )1978( به 
رفتار  و  بر ذهن  پرداخته اند که چگونه فضاها  این موضوع 
انسان ها تأثیر می گذارند. لوفور، فضا را محصول کنش های 
می داند.  حسی  تجربیات  و  ذهنی  بازنمایی های  اجتماعی، 
ویگوتسکی نیز بر نقش ابزارها و علائم در شکل گیری ذهن 
تأکید می کند و فضا را به عنوان یک ابزار فرهنگی می داند.

نظریه تولید فضا، با نگرش انتقادی به فضا و تولید آن، به 
پرداخته  آن ها  به  شکل‌دهی  در  ایدئولوژی  و  قدرت  نقش 
است. لوفور معتقد است که فضا همواره به صورت سیاسی 
منافع  و  قدرت  خدمت  در  و  می کند  عمل  راهبردی  و 
در   .)Lefebvre, 1991( می گیرد  قرار  مختلف  گروه های 
جامعه سرمایه داری، تولید فضا به منظور کسب سود بیشتر 
و حفظ نظام موجود صورت می گیرد. این نظریه همچنین 
برای مبارزه و مقاومت  نشان می دهد که فضا، یک عرصه 
به  تولید فضا، می توان  بهتر مکانیزم های  با شناخت  است. 

تغییر فضاها و ساختن شهرهای بهتر کمک کرد.
تجربه  یک  صرف،  ذهنی  ادراک  یک  از  فراتر  فضا،  تجربه 
به طور  بدن  و  ذهن  آن،  در  که  است  حرکتی   - حسی 

1.Lefebvre, Henri

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                             9 / 12

http://ijurm.imo.org.ir/article-1-3480-fa.html


Urban managment
No.74 Spring 2024

122

 فصلنامه علمی پژوهشی
 مدیریت شهری و روستایی

 شماره 74 . بهار 1403

جدایی ناپذیری درگیر هستند. مفهوم طرح واره1 که توسط 
پیاژه2 )2013( و بارتلت3 )1995(، معرفی شده است، یاری 
بخش درک چگونگی تأثیرگذاری تجربیات گذشته، بر نحوه 
درک و استفاده افراد از فضاها است. طرح واره ها، ساختارهای 
ذهنی ای هستند که از تجربیات گذشته شکل می گیرند و 
به درک و تفسیر اطلاعات جدید کمک می کنند. مرلوپونتی 
این  بر  تن یافته،  یا ذهن  و  "بدنواره"  با معرفی مفهوم  نیز 
باور است که ذهنیت در بدن افراد تجسد می یابد و تجربه 
مکان، یک تجربه حسی-حرکتی است که در آن، ذهن و 
Merleau-Pon�( ببدن در یک تعامل جدایی ناپذیر قرار دارند

ty, 1962(. فرایند تجسد ذهنیت، نه تنها در بدن فرد، بلکه 
در بدن اجتماعی نیز رخ می دهد. فضا به عنوان یک بدن 
شکل گیری  به  و  گذاشته  تأثیر  افراد  تجربه  بر  اجتماعی، 

1.schema
2.Piaget, Jean
3.Bartlett, Frederic Charles

هویت های جمعی کمک می کند.

6- مدل مفهومی
با اتکا بر مبانی  مدل پیشنهادی )شکل 2(، تلاش دارد تا 
را  مکان  معنایابی  پیچیده  فرایند  جامعه،  و  ذهن  فلسفی 
ذهنیت  مفهوم  بر  مدل،  این  مرکزی  هسته  نماید.  تبیین 
عامه استوار است که به مثابه یک کنشگر اجتماعی، باورها، 
ارزش ها و نگرش های مشترک را شکل می دهد و بر تجارب 
فردی از مکان تأثیر می گذارد. این ذهن جمعی، محصول 
و  اجتماعی  تاریخی،  فرهنگی،  عوامل  پیچیده  تعامل 
روان شناختی است که در قالب روایت های مشترک، نمادها 

و کنش های اجتماعی نمود می یابد.
معنای مکان در این مدل، نه صرفاًً یک ویژگی ذاتی مکان، 
تجربه های  و  عامه  ذهنیت  بین  پویا  تعامل  محصول  بلکه 
فرهنگی،  پیش زمینه های  اساس  بر  فرد،  هر  است.  فردی 

ش کل 2: مدل نظری-مفهومی ارتباط ذهنیت عامه با مکان و معنای آن

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                            10 / 12

http://ijurm.imo.org.ir/article-1-3480-fa.html


123

Urban managment
No.74 Spring 2024

 فصلنامه علمی پژوهشی
 مدیریت شهری و روستایی

 شماره 74 . بهار 1403

اجتماعی و روان شناختی خود، به مکان ها معانی متفاوتی 
می بخشد. با این حال، این معانی فردی در چارچوب ذهن 

جمعی شکل می گیرند و تحت تأثیر آن قرار می گیرند.
عوامل محیطی نیز در این مدل نقش مهمی ایفا می کنند. 
الگوهای  و  شهری  ساختار  مکان،  فیزیکی  ویژگی های 
از  افراد  تجربه  و  درک  نحوه  بر  همه  فضا،  از  استفاده 
عامه،  با ذهنیت  تعامل  با  این عوامل  تأثیرگذارند.  مکان ها 

به شکل گیری معنای مکان ها کمک می کنند.
درمجموع، این مدل، معنایابی مکان را به عنوان یک فرایند 
ذهنیت  آن،  در  که  می گیرد  نظر  در  تاریخی  و  اجتماعی 
عامه و جمعی و همچنین، تجربه های فردی به طور متقابل 
بر یکدیگر تأثیر می گذارند. این رویکرد، امکان پی بردن به 
پیچیدگی های معنایابی مکان ها را فراهم کرده و درک بهتر 

نقش عوامل مختلف در این فرایند را فراهم می کند.

7- جمع بندی و نتیجه گیری
معنایابی  پیچیده  فرایند  تبیین  هدف  با  تحقیق  این 
مکان های شهری و نقش محوری ذهنیت عامه در آن انجام 
شد. تحقیق، به دنبال پاسخ به این پرسش بود که چگونه 
ذهنیت عامه و عوامل اجتماعی، فرهنگی و روان شناختی بر 
نحوه درک و تجربه افراد از فضاهای شهری تأثیر می گذارد 
ایفا  نقش  مکان ها  معنای  شکل گیری  در  عواملی  چه  و 
پدیدارشناختی،  و  کیفی  روش  از  بهره گیری  با  می کنند. 
این تحقیق به بررسی عمیقِِ ریشه های تجربه زیسته افراد 
نشان  تحقیق  یافته های  است.  پرداخته  از فضاهای شهری 
داد که معنایابی مکان یک فرایند پویا و چندلایه است که 
عوامل  هویت،  نیازها،  فردی،  تجربه  عامه،  ذهنیت  آن،  در 
محیطی و نمادهای فرهنگی به طور متقابل بر یکدیگر تأثیر 

می گذارند.
بلکه  فیزیکی،  نه تنها فضاهای  نشان داد که مکان ها  نتایج 
طریق  از  که  هستند  فرهنگی  ارزش های  و  معانی  حامل 

ذهنیت عامه شکل می گیرند و بر رفتار افراد تأثیرگذارند.
 مدل مفهومی ارائه شده در این تحقیق، نشان می دهد که 
تغییر است که  و در حال  پویا  فرایند  معنایابی مکان یک 
تحت تأثیر تغییرات اجتماعی، فرهنگی و محیطی قرار دارد 
این یافته ها می تواند در طراحی شهری پایدار و انسان محور، 
ایجاد حس تعلق به مکان و بهبود کیفیت زندگی شهروندان 
رویکردهای  تلفیق  با  تحقیق  این  گیرد.  قرار  مورداستفاده 
مختلف همچون روان شناسی محیطی، جغرافیای فرهنگی و 
جامعه شناسی، تلاشی بود در راستای درکی جامع از فرایند 
معنایابی مکان های شهری و پایه ای برای مطالعات آینده در 
زمینه روان شناسی محیطی، جغرافیای فرهنگی و طراحی 

شهری.

منابع

-	 مرجوعی علی؛ شاهدی بهرام؛ پيراوی ونک مرضيه و قاسمی 
سيچانی مريم. )1397(. معماری، به‌مثابه ذهنِ بسيط. ماهنامه 

باغ نظر، 15)64(: 40-29.

-	 Bartlett, F. C. (1995). Remembering: A study in ex-
perimental and social psychology. Cambridge Uni-
versity Press.

-	 Burke, P. (2005). History and social theory (2nd ed.). 
Cornell University Press.

-	 Clark, A., & Chalmers, D. (1998). The extended 
mind. Analysis, 58 (1), 7–19. Reprinted in the Phi-
losopher’s Annual (2000), Ridgeview, 59–74.

-	 Dawkins, R. (1976). The Selfish Gene Oxford, UK: 
Oxford Univ. Press.

-	 Donald, M. (1993). Origins of the modern mind: 
Three stages in the evolution of culture and cogni-
tion. Harvard University Press.

-	 Durkheim, E. (2008). The elementary forms of the 
religious life. Dover Publications, Inc.

-	 Heidegger, M. (2010). Being and time. SUNY press.
-	 Husserl, E. (1964). The idea of phenomenology. 

Martinus Nijhoff.
-	 Husserl, E. (1970). The crisis of European sciences 

and transcendental phenomenology: An introduction 
to phenomenological philosophy. Northwestern Uni-
versity Press.

-	 Hutchins, E. (1995). Cognition in the Wild. MIT 
Press.

-	 Le Goff, J. (1974). Mentalities: A new field for histo-
rians. Social Science Information, 13(1), 81–97.

-	 Lefebvre, H. (1991). The production of space. Trans. 
Donald Nicholson-Smith/Blackwell.

-	 Menary, R. (2010). Cognitive integration and the ex-
tended mind.

-	 Merleau-Ponty, M. (1962). Phenomenology of per-
ception. Humanities.

-	 Pallasmaa, J. (2011). The embodied image: Imagina-
tion and imagery in architecture. John Wiley & Sons.

-	 Pallasmaa, J. (2016). The sixth sense: The mean-
ing of atmosphere and mood. Architectural Design, 
86(6), 126–133.

-	 Pallasmaa, J., Mallgrave, H. F., & Arbib, M. A. 
(2013). Architecture and neuroscience. Tapio Wirk-
kala-Rut Bryk Foundation.

-	 Pérez-Gómez, A. (2016). Attunement: Architectur-
al meaning after the crisis of modern science. MIT 
Press.

-	 Piaget, J. (2013). The construction of reality in the 
child. Routledge.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

                            11 / 12

http://ijurm.imo.org.ir/article-1-3480-fa.html


Urban managment
No.74 Spring 2024

124

 فصلنامه علمی پژوهشی
 مدیریت شهری و روستایی

 شماره 74 . بهار 1403

-	 Richerson, P. J., & Boyd, R. (2005). Not by Genes 
Alone: How Culture Transformed Human Evolution 
Chicago: Univ. Chicago Press.

-	 Salomon, G. (1997). Distributed cognitions: Psycho-
logical and educational considerations. Cambridge 
University Press.

-	 Sonesson, G. (2019). The evolution of thinking. 
Cognitive semiotics in between deep history and the 
history of mentalities. Cognitive History, 35–74.

-	 Sperber, D. (1996). Explaining Culture: a naturalis-
tic approach. Blackwell.

-	 Starr, G. G. (2013). Feeling beauty: The neurosci-
ence of aesthetic experience. MIT Press.

-	 Vygotsky, L. S. (1978). Mind in society: The devel-
opment of higher psychological processes. Harvard 
University Press.

-	 Wilson, R. A., Foglia, L., & Zalta, E. N. (2017). The 
Stanford encyclopedia of philosophy. John Stuart 
Mill.

-	 Wu, Y., & Yang, Y. (2019). The “Mutual Construc-
tion” of Society and Individual in the Formation Pro-
cess of Social Mentality. Social Mentality in Con-
temporary China, 17–29.

-	 Yang, Y. (2019a). Formation Mechanism and Psy-
chological Effect of Social Mentality. Social Mental-
ity in Contemporary China, 31–47.

-	 Yang, Y. (2019b). Theoretical framework for study-
ing social mentality. Social Mentality in Contempo-
rary China, 1–16.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ij

ur
m

.im
o.

or
g.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
07

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            12 / 12

http://ijurm.imo.org.ir/article-1-3480-fa.html
http://www.tcpdf.org

